R ATDO ATUE @55
\%‘S\\\SE&A" T ""j’*]ii’zl’i 4
S &

LETTERA ENCICLICA
[AUDATO ST’
DEL SANTO PADRE

FRANCESCO
SULLA CURA DELLA CASA COMUNE






1. «LAupATO S, mi’ Signorey, cantava san
Francesco d’Assisi. In questo bel cantico ci ricor-
dava che la nostra casa comune ¢ anche come una
sorella, con la quale condividiamo Desistenza, e
come una madre bella che ci accoglie tra le sue
braccia: «LLaudato si’, mi’ Signore, per sora nostra
matre Terra, la quale ne sustenta et governa, et
produce diversi fructi con coloriti floti et herba.'

2. Questa sorella protesta per il male che le
provochiamo, a causa dell’'uso irresponsabile e
dell’abuso dei beni che Dio ha posto in lei. Sia-
mo cresciuti pensando che eravamo suoi pro-
prietari e dominatori, autorizzati a saccheggiarla.
La violenza che c¢’¢ nel cuore umano ferito dal
peccato si manifesta anche nei sintomi di malat-
tia che avvertiamo nel suolo, nell’acqua, nell’aria
e negli esseri viventi. Per questo, fra i poveri piu
abbandonati e maltrattati, c’¢ la nostra oppressa
e devastata terra, che «geme e soffre le doglie del
parto» (Rw 8,22). Dimentichiamo che noi stessi
siamo terra (cfr Gen 2,7). 1l nostro stesso corpo ¢
costituito dagli elementi del pianeta, la sua aria ¢
quella che ci da il respiro e la sua acqua ci vivifica
e ristora.

Y Cantico delle creature: Fonti Francescane (FF) 263.



Niente di gquesto mondo ci risulta indifferente

3. Piu di cinquant’anni fa, mentre il mondo
vacillava sull’otlo di una crisi nucleare, il santo
Papa Giovanni XXIII scrisse un’Enciclica con
la quale non si limito solamente a respingere la
guerra, bensi volle trasmettere una proposta di
pace. Diresse il suo messaggio Pacens in ferris a tut-
to il “mondo cattolico”, ma aggiungeva «nonché
a tutti gli uomini di buona volonta». Adesso, di
fronte al deterioramento globale dell’ambiente,
voglio rivolgermi a ogni persona che abita questo
pianeta. Nella mia Esortazione Evangelii gaudium,
ho scritto ai membri della Chiesa per mobilita-
re un processo di riforma missionaria ancora da
compiere. In questa Enciclica, mi propongo spe-
cialmente di entrare in dialogo con tutti riguardo
alla nostra casa comune.

4. Otto anni dopo la Pacen in terris, nel 1971,
il beato Papa Paolo VI si riferi alla problemati-
ca ecologica, presentandola come una crisi che
¢ «una conseguenza drammatica» dell’attivita in-
controllata dell’essere umano: «Attraverso uno
sfruttamento sconsiderato della natura, egli ri-
schia di distruggerla e di essere a sua volta vittima
di siffatta degradazione».” Parld anche alla FAO
della possibilita, «sotto I'effetto di contraccolpi
della civilta industriale, di [...] una vera catastro-
fe ecologica», sottolineando «I'urgenza e la ne-

* Lett. ap. Octogesima adyeniens (14 maggio 1971), 21: AAS
63 (1971), 416-417.

4



cessita di un mutamento radicale nella condotta
dell’'umanita», perché «i progressi scientifici piu
straordinari, le prodezze tecniche piu strabilian-
ti, la crescita economica piu prodigiosa, se non
sono congiunte ad un autentico progresso so-
ciale e morale, si rivolgono, in definitiva, contro
luomox.’

5. San Giovanni Paolo 1II si ¢ occupato di que-
sto tema con un interesse crescente. Nella sua pri-
ma Enciclica, osservo che I’essere umano sembra
«non percepire altri significati del suo ambiente
naturale, ma solamente quelli che servono ai fini
di un immediato uso e consumox».* Successiva-
mente invito ad una conversione ecologica globale.”
Ma nello stesso tempo fece notare che si met-
te poco impegno per «salvaguardare le condi-
zioni morali di un’autentica ecologia umana».’
La distruzione dell’ambiente umano ¢ qualcosa
di molto serio, non solo perché Dio ha affidato
il mondo all’essere umano, bensi perché la vita
umana stessa ¢ un dono che deve essere protetto
da diverse forme di degrado. Ogni aspirazione a
curare e migliorare il mondo richiede di cambiare
profondamente gli «stili di vita, i modelli di pro-

3 Discorso alla FAQ nel 25° anniversario (16 novembre 1970),
4: AAS 62 (1970), 833.

* Lett. enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 15: AAS 71
(1979), 287.

5 Cfr Catechesi (17 gennaio 2001), 4: Insegnamenti 24/1
(2001), 179.

¢ Lett. enc. Centesinus annus (1 maggio 1991), 38: 445 83
(1991), 841.



duzione e di consumo, le strutture consolidate di
potere che oggi reggono le societa».” L’autentico
sviluppo umano possiede un carattere morale e
presuppone il pieno rispetto della persona uma-
na, ma deve prestare attenzione anche al mondo
naturale e «tener conto della natura di ciascun
essere e della sua mutua connessione in un si-
stema ordinato».® Pertanto, la capacita dell’essere
umano di trasformare la realta deve svilupparsi
sulla base della prima originaria donazione delle
cose da parte di Dio.”

6. 1l mio predecessore Benedetto XVI ha rin-
novato linvito a «eliminare le cause strutturali
delle disfunzioni dell’economia mondiale e di
correggere 1 modelli di crescita che sembrano
incapaci di garantire il rispetto dell’ambiente».'
Ha ricordato che il mondo non puo essere ana-
lizzato solo isolando uno dei suot aspetti, perché
«il libro della natura € uno e indivisibile» e inclu-
de Pambiente, la vita, la sessualita, la famiglia, le
relazioni sociali, e altri aspetti. Di conseguenza,
«il degrado della natura ¢ strettamente connesso
alla cultura che modella la convivenza umanax.!!

" Ibid., 58: p. 863.

8 Grovannt Paoro 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30
dicembre 1987), 34: A4S 80 (1988), 559.

? Cfr Ip., Lett. enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), 37:
AAS 83 (1991), 840.

' Discorso al Corpo diplomatico accreditato presso la Santa Sede
(8 gennaio 2007): AAS 99 (2007), 73.

""" Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 51: AAS
101 (2009), 687.

6



Papa Benedetto ci ha proposto di riconoscere
che 'ambiente naturale ¢ pieno di ferite prodotte
dal nostro comportamento irresponsabile. An-
che 'ambiente sociale ha le sue ferite. Ma tutte
sono causate in fondo dal medesimo male, cioé
dall’idea che non esistano verita indiscutibili che
guidino la nostra vita, per cui la liberta umana
non ha limiti. Si dimentica che «l'uomo non &
soltanto una liberta che si crea da sé. [uomo
non crea se stesso. Egli ¢ spirito e volonta, ma ¢
anche natura».”” Con paterna preoccupazione ci
ha invitato a riconoscere che la creazione risulta
compromessa «dove noi stessi siamo le ultime
istanze, dove I'insieme ¢ semplicemente proprie-
ta nostra e lo consumiamo solo per noi stessi. E
lo spreco della creazione inizia dove non ricono-
sciamo piu alcuna istanza sopra di noi, ma vedia-
mo soltanto noi stessi».!

Uniti da una stessa preoccupazione

7. Questi contributi dei Papi raccolgono la ri-
flessione di innumerevoli scienziati, filosofi, teo-
logi e organizzazioni sociali che hanno arricchi-
to il pensiero della Chiesa su tali questioni. Non
possiamo pero ignorare che anche al di fuori della
Chiesa Cattolica, altre Chiese ¢ Comunita cristia-
ne — come pure altre religioni — hanno sviluppato

"2 Discorso al Dentscher Bundestag, Betlino (22 settembre
2011): AAS 103 (2011), 664.

3 Discorso al clero della Diocesi di Bolzano-Bressanone (6 ago-
sto 2008): 445 100 (2008), 634.



una profonda preoccupazione e una preziosa ri-
flessione su questi temi che stanno a cuore a tutti
noi. Per citare solo un esempio particolarmente
significativo, voglio riprendere brevemente parte
del contributo del caro Patriarca Ecumenico Bar-
tolomeo, con il quale condividiamo la speranza
della piena comunione ecclesiale.

8. Il Patriarca Bartolomeo si ¢ riferito partico-
larmente alla necessita che ognuno si penta del
proprio modo di maltrattare il pianeta, perché
«nella misura in cul tutti noi causiamo piccoli
danni ecologici», siamo chiamati a riconoscere
«il nostro apporto, piccolo o grande, allo stravol-
gimento e alla distruzione dell’ambiente»."* Su
questo punto, egli si ¢ espresso ripetutamente in
maniera ferma e stimolante, invitandoci a ticono-
scere 1 peccati contro la creazione: « Che gli esse-
ri umani distruggano la diversita biologica nella
creazione di Dio; che gli esseri umani compro-
mettano l'integrita della terra e contribuiscano al
cambiamento climatico, spogliando la terra delle
sue foreste naturali o distruggendo le sue zone
umide; che gli esseri umani inquinino le acque, il
suolo, I'aria: tutti questi sono peccati».” Perché
«un crimine contro la natura ¢ un crimine contro
noi stessi e un peccato contro Dio».'®

" Messaggio per la Giornata di preghiera per la salvaguardia del
creato (1 settembre 2012).

5" Discorso a Santa Barbara, California (8 novembre 1997);
cfr JoHN CHRYSSAVGIS, On Earth as in Heaven: Ecological Vision and
Initiatives of Ecumenical Patriarch Bartholomew, Bronx, New York,
2012.

16 Thid.



9. Allo stesso tempo Bartolomeo ha richiamato
'attenzione sulle radici etiche e spirituali dei pro-
blemi ambientali, che ci invitano a cercare solu-
zioni non solo nella tecnica, ma anche in un cam-
biamento dell’essere umano, perché altrimenti
affronteremmo soltanto i sintomi. Ci ha propo-
sto di passare dal consumo al sacrificio, dall’avi-
dita alla generosita, dallo spreco alla capacita di
condividere, in un’ascesi che «significa imparare
a dare, e non semplicemente a rinunciare. E un
modo di amare, di passare gradualmente da cio
che io voglio a cio di cui ha bisogno il mondo di
Dio. E liberazione dalla paura, dall’avidita e dalla
dipendenza».'” Noi cristiani, inoltre, siamo chia-
mati ad «accettare il mondo come sacramento di
comunione, come modo di condividere con Dio
e con il prossimo in una scala globale. E nostra
umile convinzione che il divino e 'umano si in-
contrino nel piu piccolo dettaglio della veste sen-
za cuciture della creazione di Dio, persino nell’ul-
timo granello di polvere del nostro pianeta».'®

San Francesco d’Assisi

10. Non voglio procedere in questa Enciclica
senza ricorrere a un esempio bello e motivante.
Ho preso il suo nome come guida e come ispira-
zione nel momento della mia elezione a2 Vescovo
di Roma. Credo che Francesco sia esempio per

" Conferenza al Monastero di Utstein, Notvegia (23 giugno
2003).

'8 Discorso « Global Responsibility and Ecological Sustainability:
Closing Remarks», 1 Vertice di Halki, Istanbul (20 giugno 2012).



eccellenza della cura per cio che ¢ debole e di una
ecologia integrale, vissuta con gioia e autenticita.
E il santo patrono di tutti quelli che studiano e
lavorano nel campo dell’ecologia, amato anche
da molti che non sono cristiani. Egli manifesto
un’attenzione particolare verso la creazione di
Dio e verso i piu poveri e abbandonati. Amava
ed era amato per la sua gioia, la sua dedizione
generosa, il suo cuore universale. Era un mistico
e un pellegrino che viveva con semplicita e in una
meravigliosa armonia con Dio, con gli altri, con
la natura e con se stesso. In lui si riscontra fino
a che punto sono inseparabili la preoccupazione
per la natura, la giustizia verso i poveri, 'impegno
nella societa e la pace interiore.

11. La sua testimonianza ci mostra anche che
I'ecologia integrale richiede apertura verso cate-
gorie che trascendono il linguaggio delle scien-
ze esatte o della biologia e ci collegano con les-
senza dell’'umano. Cosi come succede quando
ci innamoriamo di una persona, ogni volta che
Francesco guardava il sole, la luna, gli animali piu
piccoli, la sua reazione era cantare, coinvolgendo
nella sua lode tutte le altre creature. Egli entrava
in comunicazione con tutto il creato, e predica-
va persino ai fiori e «li invitava a lodare e amare
Iddio, come esseri dotati di ragione»."” La sua re-
azione era molto piu che un apprezzamento in-
tellettuale o un calcolo economico, perché per lui

1 Tommaso DA CELANO, Vita prima di San Francesco,
XXIX, 81: FF 460.

10



qualsiasi creatura era una sorella, unita a lui con
vincoli di affetto. Per questo si sentiva chiamato a
prendersi cura di tutto cio che esiste. Il suo disce-
polo san Bonaventura narrava che lui, «conside-
rando che tutte le cose hanno un’origine comu-
ne, si sentiva ricolmo di pieta ancora maggiore e
chiamava le creature, per quanto piccole, con il
nome di fratello o sorella».* Questa convinzione
non puo essere disprezzata come un romantici-
smo irrazionale, perché influisce sulle scelte che
determinano il nostro comportamento. Se noi ci
accostiamo alla natura e all’ambiente senza que-
sta apertura allo stupore e alla meraviglia, se non
parliamo piu il linguaggio della fraternita e della
bellezza nella nostra relazione con il mondo, i no-
stri atteggiamenti saranno quelli del dominatore,
del consumatore o del mero sfruttatore delle ri-
sorse naturali, incapace di porre un limite ai suoi
interessi immediati. Viceversa, se noi ci sentiamo
intimamente uniti a tutto cio che esiste, la sobrie-
ta e la cura scaturiranno in maniera spontanea. La
poverta e l'austerita di san Francesco non erano
un ascetismo solamente esteriore, ma qualcosa di
piu radicale: una rinuncia a fare della realta un
mero oggetto di uso e di dominio.

12. Draltra parte, san Francesco, fedele alla
Scrittura, ci propone di riconoscere la natura
come uno splendido libro nel quale Dio ci parla e
ci trasmette qualcosa della sua bellezza e della sua

2 Iegenda Maior, V111, 6: FF 1145,

11



bonta: «Difatti dalla grandezza e bellezza delle
creature per analogia si contempla il loro autore»
(Sap 13,5) e «la sua eterna potenza e divinita ven-
gono contemplate e comprese dalla creazione del
mondo attraverso le opere da lui compiute» (R
1,20). Per questo chiedeva che nel convento si la-
sciasse sempre una parte dell’orto non coltivata,
perché vi crescessero le erbe selvatiche, in modo
che quanti le avrebbero ammirate potessero ele-
vare il pensiero a Dio, autore di tanta bellezza.*!
Il mondo ¢ qualcosa di piu che un problema da
risolvere, ¢ un mistero gaudioso che contemplia-
mo nella letizia e nella lode.

17 miio appello

13. La sfida urgente di proteggere la nostra
casa comune comprende la preoccupazione di
unire tutta la famiglia umana nella ricerca di uno
sviluppo sostenibile e integrale, poiché sappiamo
che le cose possono cambiare. Il Creatore non ci
abbandona, non fa mai marcia indietro nel suo
progetto di amore, non si pente di averci crea-
to. L’'umanita ha ancora la capacita di collabora-
re per costruire la nostra casa comune. Desidero
esprimere riconoscenza, incoraggiare e ringrazia-
re tutti coloro che, nei piu svariati settori dell’at-
tivita umana, stanno lavorando per garantire la
protezione della casa che condividiamo. Merita-
no una gratitudine speciale quanti lottano con

2 Cfr TommAsO DA CELANO, Vita seconda di San Francesco,
CXXI1V, 165: FF 750.

12



vigore per risolvere le drammatiche conseguenze
del degrado ambientale nella vita dei piu poveri
del mondo. I giovani esigono da noi un cambia-
mento. Essi si domandano com’¢ possibile che
si pretenda di costruire un futuro migliore senza
pensare alla crisi ambientale e alle sofferenze de-
gli esclusi.

14.  Rivolgo un invito urgente a rinnovare il dia-
logo sul modo in cui stiamo costruendo il futuro
del pianeta. Abbiamo bisogno di un confronto
che ci unisca tutti, perché la sfida ambientale che
viviamo, e le sue radici umane, ci riguardano e ci
toccano tutti. II movimento ecologico mondia-
le ha gia percorso un lungo e ricco cammino, e
ha dato vita a numerose aggregazioni di cittadini
che hanno favorito una presa di coscienza. Pur-
troppo, molti sforzi per cercare soluzioni concre-
te alla crisi ambientale sono spesso frustrati non
solo dal rifiuto dei potenti, ma anche dal disinte-
resse degli altri. Gli atteggiamenti che ostacolano
le vie di soluzione, anche fra i credenti, vanno
dalla negazione del problema all'indifferenza, alla
rassegnazione comoda, o alla fiducia cieca nelle
soluzioni tecniche. Abbiamo bisogno di nuova
solidarieta universale. Come hanno detto i Vesco-
vi del Sudafrica, «i talenti e il coinvolgimento i
tutti sono necessari per riparare il danno causato
dagli umani sulla creazione di Dio».** Tutti pos-

22 CONFERENZA DEI VESCOVI CATTOLICI DELL’AFRICA DEL
Sup, Pastoral Statement on the Environmental Crisis (5 settembre
1999).

13



siamo collaborare come strumenti di Dio per la
cura della creazione, ognuno con la propria cul-
tura ed esperienza, le proprie iniziative e capacita.

15. Spero che questa Lettera enciclica, che si
aggiunge al Magistero sociale della Chiesa, ci aiuti
a riconoscere la grandezza, 'urgenza e la bellez-
za della sfida che ci si presenta. In primo luo-
go, faro un breve percorso attraverso vari aspetti
dell’attuale crisi ecologica allo scopo di assumere
1 migliori frutti della ricerca scientifica oggi di-
sponibile, lasciarcene toccare in profondita e
dare una base di concretezza al percorso etico e
spirituale che segue. A partire da questa panora-
mica, riprendero alcune argomentazioni che sca-
turiscono dalla tradizione giudeo-cristiana, al fine
di dare maggiore coerenza al nostro impegno per
I’'ambiente. Poi provero ad arrivare alle radici del-
la situazione attuale, in modo da coglierne non
solo 1 sintomi ma anche le cause piu profonde.
Cosi potremo proporre un’ecologia che, nelle sue
diverse dimensioni, integri il posto specifico che
I’essere umano occupa in questo mondo e le sue
relazioni con la realta che lo circonda. Alla luce
di tale riflessione vorrei fare un passo avanti in al-
cune ampie linee di dialogo e di azione che coin-
volgano sia ognuno di noi, sia la politica interna-
zionale. Infine, poiché sono convinto che ogni
cambiamento ha bisogno di motivazioni e di un
cammino educativo, proporro alcune linee di ma-
turazione umana ispirate al tesoro dell’esperienza
spirituale cristiana.

14



16.  Ogni capitolo, sebbene abbia una sua tema-
tica propria e una metodologia specifica, ripren-
de a sua volta, da una nuova prospettiva, questio-
ni importanti affrontate nei capitoli precedenti.
Questo riguarda specialmente alcuni assi portanti
che attraversano tutta ’Enciclica. Per esempio:
I'intima relazione tra i poveri e la fragilita del
pianeta; la convinzione che tutto nel mondo ¢
intimamente connesso; la critica al nuovo para-
digma e alle forme di potere che derivano dalla
tecnologia; I'invito a cercare altri modi di inten-
dere economia e il progresso; il valore proprio
di ogni creatura; il senso umano dell’ecologia; la
necessita di dibattiti sinceri e onesti; la grave re-
sponsabilita della politica internazionale e locale;
la cultura dello scarto e la proposta di un nuovo
stile di vita. Questi temi non vengono mai chiusi
o abbandonati, ma anzi costantemente ripresi e
arricchiti.

15






CAPITOLO PRIMO

QUELLO CHE STA ACCADENDO
ALLA NOSTRA CASA

17.  Le riflessioni teologiche o filosofiche sul-
la situazione dell’'umanita e del mondo possono
suonare come un messaggio ripetitivo e vuoto,
se non si presentano nuovamente a partire da un
confronto con il contesto attuale, in cido che ha
di inedito per la storia dell’'umanita. Per questo,
prima di riconoscere come la fede apporta nuove
motivazioni ed esigenze di fronte al mondo del
quale facciamo parte, propongo di soffermarci
brevemente a considerare quello che sta accaden-
do alla nostra casa comune.

18. La continua accelerazione dei cambiamenti
dell’'umanita e del pianeta si unisce oggi all’inten-
sificazione dei ritmi di vita e di lavoro, in quel-
la che in spagnolo alcuni chiamano “rapidacion”
(rapidizzazione). Benché il cambiamento faccia
parte della dinamica dei sistemi complessi, la ve-
locita che le azioni umane gli impongono oggi
contrasta con la naturale lentezza dell’evoluzione
biologica. A cio si aggiunge il problema che gli
obiettivi di questo cambiamento veloce e costan-
te non necessariamente sono orientati al bene
comune e a uno sviluppo umano, sostenibile e
integrale. Il cambiamento ¢ qualcosa di auspica-

17



bile, ma diventa preoccupante quando si muta in
deterioramento del mondo e della qualita della
vita di gran parte dell’'umanita.

19. Dopo un tempo di fiducia irrazionale nel
progresso e nelle capacita umane, una parte della
societa sta entrando in una fase di maggiore con-
sapevolezza. Si avverte una crescente sensibilita
riguardo all’ambiente e alla cura della natura, e
matura una sincera e dolorosa preoccupazione
per cio che sta accadendo al nostro pianeta. Fac-
ciamo un percorso, che sara certamente incom-
pleto, attraverso quelle questioni che oggi ci pro-
vocano inquietudine e che ormai non possiamo
piu nascondere sotto il tappeto. L’obiettivo non
¢ di raccogliere informazioni o saziare la nostra
curiosita, ma di prendere dolorosa coscienza,
osare trasformare in sofferenza personale quello
che accade al mondo, e cosi riconoscere qual ¢ il
contributo che ciascuno puo portare.

I INQUINAMENTO E CAMBIAMENTI CLIMATICI

Inguinamento, rifiuti e cultura dello scarto

20.  Esistono forme di inquinamento che colpi-
scono quotidianamente le persone. L’esposizio-
ne agli inquinanti atmosferici produce un ampio
spettro di effetti sulla salute, in particolare dei piu
poveri, e provocano milioni di morti premature.
Ci si ammala, per esempio, a causa di inalazioni
di elevate quantita di fumo prodotto dai combu-
stibili utilizzati per cucinare o per riscaldarsi. A

18



questo si aggiunge I'inquinamento che colpisce
tutti, causato dal trasporto, dai fumi dell'indu-
stria, dalle discariche di sostanze che contribu-
iscono all’acidificazione del suolo e dell’acqua,
da fertilizzanti, insetticidi, fungicidi, diserbanti
e pesticidi tossici in generale. La tecnologia che,
legata alla finanza, pretende di essere 'unica so-
luzione dei problemi, di fatto non ¢ in grado di
vedere il mistero delle molteplici relazioni che
esistono tra le cose, e per questo a volte risolve
un problema creandone altri.

21. Ce¢ da considerare anche l'inquinamento
prodotto dai rifiuti, compresi quelli pericolosi
presenti in diversi ambienti. Si producono centi-
naia di milioni di tonnellate di rifiuti ’anno, molti
dei quali non biodegradabili: rifiuti domestici e
commerciali, detriti di demolizioni, rifiuti clinici,
elettronici o industriali, rifiuti altamente tossici e
radioattivi. La terra, nostra casa, sembra trasfor-
marsi sempre piu in un immenso deposito di im-
mondizia. In molti luoghi del pianeta, gli anziani
ricordano con nostalgia i paesaggi d’altri tempi,
che ora appaiono sommersi da spazzatura. Tanto
1 rifiuti industriali quanto i prodotti chimici uti-
lizzati nelle citta e nei campi, possono produrre
un effetto di bio-accumulazione negli organismi
degli abitanti delle zone limitrofe, che si verifi-
ca anche quando il livello di presenza di un ele-
mento tossico in un luogo ¢ basso. Molte volte si
prendono misure solo quando si sono prodotti
effetti irreversibili per la salute delle persone.

19



22.  Questi problemi sono intimamente legati
alla cultura dello scarto, che colpisce tanto gli es-
serl umani esclusi quanto le cose che si trasfor-
mano velocemente in spazzatura. Rendiamoci
conto, per esempio, che la maggior parte della
carta che si produce viene gettata e non ricicla-
ta. Stentiamo a riconoscere che il funzionamento
degli ecosistemi naturali ¢ esemplare: le piante
sintetizzano sostanze nutritive che alimentano gli
erbivori; questi a loro volta alimentano i carnivo-
ri, che forniscono importanti quantita di rifiuti
organici, 1 quali danno luogo a una nuova gene-
razione di vegetali. Al contrario, il sistema indu-
striale, alla fine del ciclo di produzione e di con-
sumo, non ha sviluppato la capacita di assorbire e
riutilizzare rifiuti e scorie. Non si ¢ ancora riusciti
ad adottare un modello circolare di produzione
che assicuri risorse per tutti e per le generazioni
future, e che richiede di limitare al massimo I'uso
delle risorse non rinnovabili, moderare il consu-
mo, massimizzare efficienza dello sfruttamento,
riutilizzare e riciclare. Affrontare tale questione
sarebbe un modo di contrastare la cultura del-
lo scarto che finisce per danneggiare il pianeta
intero, ma osserviamo che i progressi in questa
direzione sono ancora molto scarsi.

1/ clima come bene comune

23. 1l clima ¢ un bene comune, di tutti e per
tutti. Esso, a livello globale, ¢ un sistema com-
plesso in relazione con molte condizioni essen-
ziali per la vita umana. Esiste un consenso scien-
tifico molto consistente che indica che siamo in

20



presenza di un preoccupante riscaldamento del
sistema climatico. Negli ultimi decenni, tale ri-
scaldamento ¢ stato accompagnato dal costan-
te innalzamento del livello del mare, e inoltre ¢
difficile non mettetlo in relazione con 'aumento
degli eventi meteorologici estremi, a prescindere
dal fatto che non si possa attribuire una causa
scientificamente determinabile ad ogni fenome-
no particolare. I.'umanita ¢ chiamata a prendere
coscienza della necessita di cambiamenti di stili
di vita, di produzione e di consumo, per com-
battere questo riscaldamento o, almeno, le cause
umane che lo producono o lo accentuano. E vero
che ci sono altri fattori (quali il vulcanismo, le
variazioni dell’orbita e dell’asse terrestre, il ciclo
solare), ma numerosi studi scientifici indicano
che la maggior parte del riscaldamento globale
degli ultimi decenni ¢ dovuta alla grande concen-
trazione di gas serra (anidride carbonica, meta-
no, ossido di azoto ed altri) emessi soprattutto a
causa dell’attivita umana. La loro concentrazione
nell’atmosfera impedisce che il calore dei raggi
solari riflessi dalla terra si disperda nello spazio.
Cio viene potenziato specialmente dal modello di
sviluppo basato sull’uso intensivo di combustibili
fossili, che sta al centro del sistema energetico
mondiale. Ha inciso anche I'aumento della pra-
tica del cambiamento d’uso del suolo, principal-
mente la deforestazione per finalita agricola.

24. A sua volta, il riscaldamento ha effetti sul
ciclo del carbonio. Crea un circolo vizioso che
aggrava ancora di piu la situazione e che incidera

21



sulla disponibilita di risorse essenziali come I'ac-
qua potabile, Penergia e la produzione agricola
delle zone piu calde, e provochera 'estinzione
di parte della biodiversita del pianeta. Lo sciogli-
mento dei ghiacci polari e di quelli d’alta quota
minaccia la fuoriuscita ad alto rischio di gas me-
tano, ¢ la decomposizione della materia organi-
ca congelata potrebbe accentuare ancora di piu
I’emissione di anidride carbonica. A sua volta,
la perdita di foreste tropicali peggiora le cose,
giacché esse aiutano a mitigare il cambiamento
climatico. L'inquinamento prodotto dall’anidride
carbonica aumenta l'acidita degli oceani e com-
promette la catena alimentare marina. Se la ten-
denza attuale continua, questo secolo potrebbe
essere testimone di cambiamenti climatici inau-
diti e di una distruzione senza precedenti degli
ecosistemi, con gravi conseguenze per tutti noi.
L’innalzamento del livello del mare, ad esempio,
puo creare situazioni di estrema gravita se si tiene
conto che un quarto della popolazione mondiale
vive in riva al mare o molto vicino ad esso, ¢ la
maggior parte delle megalopoli sono situate in
zone costiere.

25. 1 cambiamenti climatici sono un problema
globale con gravi implicazioni ambientali, sociali,
economiche, distributive e politiche, e costituisco-
no una delle principali sfide attuali per 'umanita.
Gli impatti piu pesanti probabilmente ricadranno
nei prossimi decenni sui Paesi in via di sviluppo.
Molti povert vivono in luoghi particolarmente

22



colpiti da fenomeni connessi al riscaldamento, e
1 loro mezzi di sostentamento dipendono forte-
mente dalle riserve naturali e dai cosiddetti ser-
vizi dell’ecosistema, come I’agricoltura, la pesca e
le risorse forestali. Non hanno altre disponibilita
economiche e altre risorse che permettano loro
di adattarsi agli impatti climatici o di far fronte
a situazioni catastrofiche, e hanno poco accesso
a servizi sociali e di tutela. Per esempio, 1 cam-
biamenti climatici danno origine a migrazioni di
animali e vegetali che non sempre possono adat-
tarsi, € questo a sua volta intacca le risorse pro-
duttive dei piu poveri, i quali pure si vedono ob-
bligati a migrare con grande incertezza sul futuro
della loro vita e det loro figli. E tragico 'aumento
dei migranti che fuggono la miseria aggravata dal
degrado ambientale, i quali non sono riconosciu-
ti come rifugiati nelle convenzioni internazionali
e portano il peso della propria vita abbandonata
senza alcuna tutela normativa. Purtroppo c’¢ una
generale indifferenza di fronte a queste tragedie,
che accadono tuttora in diverse parti del mondo.
La mancanza di reazioni di fronte a questi dram-
mi dei nostri fratelli e sorelle ¢ un segno della
perdita di quel senso di responsabilita per i nostri
simili su cui si fonda ogni societa civile.

26. Molti di coloro che detengono piu risorse
e potere economico o politico sembrano con-
centrarsi soprattutto nel mascherare i problemi o
nasconderne 1 sintomi, cercando solo di ridurre
alcuni impatti negativi di cambiamenti climatici.

23



Ma molti sintomi indicano che questi effetti po-
tranno essere sempre peggiori se continuiamo
con gli attuali modelli di produzione e di con-
sumo. Percio ¢ diventato urgente e impellente lo
sviluppo di politiche affinché nei prossimi anni
I'emissione di anidride carbonica e di altri gas
altamente inquinanti si riduca drasticamente, ad
esempio, sostituendo i combustibili fossili e svi-
luppando fonti di energia rinnovabile. Nel mondo
c’¢ un livello esiguo di accesso alle energie pulite
e rinnovabili. C’¢ ancora bisogno di sviluppare
tecnologie adeguate di accumulazione. Tuttavia,
in alcuni Paesi ci sono stati progressi che comin-
ciano ad essere significativi, benché siano lontani
dal raggiungere una proporzione importante. Ci
sono stati anche alcuni investimenti in modali-
ta di produzione e di trasporto che consumano
meno energia e richiedono minore quantita di
materie prime, come pure in modalita di costru-
zione o ristrutturazione di edifici che ne migliori-
no Pefficienza energetica. Ma queste buone prati-
che sono lontane dal diventare generali.

II. LA QUESTIONE DELL’ACQUA

27. Altri indicatori della situazione attuale sono
legati all’esaurimento delle risorse naturali. Co-
nosciamo bene I'impossibilita di sostenere I’at-
tuale livello di consumo dei Paesi piu sviluppati
e dei settori piu ricchi delle societa, dove 'abi-
tudine di sprecare e buttare via raggiunge livelli
inauditi. Gia si sono superati certi limiti massimi
di sfruttamento del pianeta, senza che sia stato
risolto il problema della poverta.

24



28. L’acqua potabile e pulita rappresenta una
questione di primaria importanza, perché ¢ in-
dispensabile per la vita umana e per sostenere gli
ecosistemi terrestri e acquatici. Le fonti di acqua
dolce riforniscono 1 settori sanitari, agropastorali
e industriali. La disponibilita di acqua ¢ rimasta
relativamente costante per lungo tempo, ma ora
in molti luoghi la domanda supera l'offerta so-
stenibile, con gravi conseguenze a breve e lungo
termine. Grandi citta, dipendenti da importanti
riserve idriche, soffrono periodi di carenza della
risorsa, che nei momenti critici non viene ammi-
nistrata sempre con una adeguata gestione e con
imparzialita. La poverta di acqua pubblica si ha
specialmente in Africa, dove grandi settori del-
la popolazione non accedono all’acqua potabile
sicura, o subiscono siccita che rendono diffici-
le 1a produzione di cibo. In alcuni Paesi ci sono
regioni con abbondanza di acqua, mentre altre
patiscono una grave carenza.

29. Un problema particolarmente serio ¢ quel-
lo della qualita dell’acqua disponibile per i poveri,
che provoca molte morti ogni giorno. Fra 1 poveri
sono frequenti le malattie legate all’acqua, incluse
quelle causate da microorganismi e da sostanze
chimiche. La dissenteria e il colera, dovuti a set-
vizi igienici e riserve di acqua inadeguati, sono un
fattore significativo di sofferenza e di mortalita
infantile. Le falde acquifere in molti luoghi sono
minacciate dall'inquinamento che producono al-
cune attivita estrattive, agricole e industriali, so-

25



prattutto in Paesi dove mancano una regolamen-
tazione e dei controlli sufficienti. Non pensiamo
solamente ai rifiuti delle fabbriche. I detergenti e
1 prodotti chimici che la popolazione utilizza in
molti luoghi del mondo continuano a riversarsi
in fiumi, laghi e mari.

30. Mentre la qualita dell’acqua disponibile
peggiora costantemente, in alcuni luoghi avanza
la tendenza a privatizzare questa risorsa scarsa,
trasformata in merce soggetta alle leggi del mer-
cato. In realta, [accesso all'acqua potabile e sicura ¢
un diritto umano essenzgiale, fondamentale e universale,
perché determina la sopravvivenza delle persone, e per que-
sto ¢ condizione per l'esercizio degli altri diritti umani.
Questo mondo ha un grave debito sociale verso 1
poveri che non hanno accesso all’acqua potabile,
perché cio significa negare ad essi il diritto alla vita
radicato nella loro inalienabile dignita. Questo debi-
to si salda in parte con maggiori contributi eco-
nomici per fornire acqua pulita ¢ servizi di de-
purazione tra le popolazioni piu povere. Pero st
riscontra uno spreco di acqua non solo nei Paesi
sviluppati, ma anche in quelli in via di sviluppo
che possiedono grandi riserve. Cio evidenzia che
il problema dell’acqua ¢ in parte una questione
educativa e culturale, perché non vi ¢ consape-
volezza della gravita di tali comportamenti in un
contesto di grande inequita.

31. Una maggiore scarsita di acqua provochera
I'aumento del costo degli alimenti e di vari pro-
dotti che dipendono dal suo uso. Alcuni studi

26



hanno segnalato il rischio di subire un’acuta scar-
sita di acqua entro pochi decenni se non si agisce
con urgenza. Gli impatti ambientali potrebbe-
ro colpire miliardi di persone, e d’altra parte ¢
prevedibile che il controllo dell’acqua da parte di
grandi imprese mondiali si trasformi in una delle
principali fonti di conflitto di questo secolo.”

III. PERDITA DI BIODIVERSITA

32.  Anche le risorse della terra vengono depre-
date a causa di modi di intendere 'economia e
Iattivita commerciale e produttiva troppo legati
al risultato immediato. La perdita di foreste e bo-
schi implica allo stesso tempo la perdita di specie
che potrebbero costituire nel futuro risorse estre-
mamente importanti, non solo per 'alimentazio-
ne, ma anche per la cura di malattie e per molte-
plici servizi. Le diverse specie contengono geni
che possono essere risorse-chiave per rispondere
in futuro a qualche necessita umana o per risol-
vere qualche problema ambientale.

33. Ma non basta pensare alle diverse specie
solo come eventuali “risorse” sfruttabili, dimen-
ticando che hanno un valore in sé stesse. Ogni
anno scompaiono migliaia di specie vegetali e
animali che non potremo piu conoscere, che i
nostri figli non potranno vedere, perse per sem-
pre. La stragrande maggioranza si estingue per

B Cfr Saluto al personale della EAO (20 novembre 2014):
AAS 106 (2014), 985.

27



ragioni che hanno a che fare con qualche atti-
vita umana. Per causa nostra, migliaia di specie
non daranno gloria a Dio con la loro esistenza né
potranno comunicarci il proprio messaggio. Non
ne abbiamo il diritto.

34. Probabilmente ci turba venire a conoscen-
za dell’estinzione di un mammifero o di un vola-
tile, per la loro maggiore visibilita. Ma per il buon
funzionamento degli ecosistemi sono necessari
anche 1 funghi, le alghe, 1 vermi, 1 piccoli insetti,
1 rettili e 'innumerevole varieta di microorgani-
smi. Alcune specie poco numerose, che di soli-
to passano inosservate, giocano un ruolo critico
fondamentale per stabilizzare I'equilibrio di un
luogo. E vero che Pessere umano deve interveni-
re quando un geosistema entra in uno stadio cri-
tico, ma oggi il livello di intervento umano in una
realta cosi complessa come la natura ¢ tale, che
1 costanti disastri causati dall’essere umano pro-
vOCcano un suo nuovo intervento, in modo che
lattivita umana diventa onnipresente, con tutti
1 rischi che questo comporta. Si viene a creare
un circolo vizioso in cui l'intervento dell’essere
umano per risolvere una difficolta molte volte
aggrava ulteriormente la situazione. Per esempio,
molti uccelli e insetti che si estinguono a motivo
dei pesticidi tossici creati dalla tecnologia, sono
utili alla stessa agricoltura, e la loro scomparsa
dovra essere compensata con un altro interven-
to tecnologico che probabilmente portera nuovi
effetti nocivi. Sono lodevoli e a volte ammirevoli
gli sforzi di scienziati e tecnici che cercano di ri-

28



solvere 1 problemi creati dall’essere umano. Ma
osservando il mondo notiamo che questo livel-
lo di intervento umano, spesso al servizio della
finanza e del consumismo, in realta fa si che la
terra in cui viviamo diventi meno ricca e bella,
sempre piu limitata e grigia, mentre contempo-
raneamente lo sviluppo della tecnologia e delle
offerte di consumo continua ad avanzare senza
limiti. In questo modo, sembra che ci illudiamo
di poter sostituire una bellezza irripetibile e non
recuperabile con un’altra creata da noi.

35.  Quando si analizza 'impatto ambientale di
qualche iniziativa economica , si ¢ soliti conside-
rare gli effetti sul suolo, sull’acqua e sull’aria, ma
non sempre si include uno studio attento dell’im-
patto sulla biodiversita, come se la perdita di al-
cune specie o di gruppi animali o vegetali fosse
qualcosa di poco rilevante. Le strade, le nuove
colture, le recinzioni, i bacini idrici e altre costru-
zioni, vanno prendendo possesso degli habitat e
a volte li frammentano in modo tale che le popo-
lazioni animali non possono pit migrare né spo-
starsi liberamente, cosicché alcune specie vanno
a rischio di estinzione. Esistono alternative che
almeno mitigano 'impatto di queste opere, come
la creazione di corridoi biologici, ma in pochi Pa-
esi si riscontra tale cura e tale attenzione. Quando
si sfruttano commercialmente alcune specie, non
sempre si studia la loro modalita di crescita, per
evitare la loro eccessiva diminuzione con il con-
seguente squilibrio dell’ecosistema.

29



36. La cura degli ecosistemi richiede uno sguar-
do che vada aldila del'immediato, perché quando
si cerca solo un profitto economico rapido e faci-
le, a nessuno interessa veramente la loro preserva-
zione. Ma il costo dei danni provocati dall’incuria
egoistica ¢ di gran lunga piu elevato del beneficio
economico che si puo ottenere. Nel caso della
perdita o del serio danneggiamento di alcune
specie, stiamo parlando di valori che eccedono
qualunque calcolo. Per questo, possiamo essere
testimoni muti di gravissime inequita quando si
pretende di ottenere importanti benefici facendo
pagare al resto dell’'umanita, presente e futura, gli
altissimi costi del degrado ambientale.

37. Alcuni Paesi hanno fatto progressi nella
conservazione efficace di determinati luoghi e
zone — sulla terra e negli oceani — dove si proibi-
sce ogni intervento umano che possa modificar-
ne la fisionomia o alterarne la costituzione origi-
nale. Nella cura della biodiversita, gli specialisti
insistono sulla necessita di porre una speciale at-
tenzione alle zone piu ricche di varieta di specie,
di specie endemiche, poco frequenti o con minor
grado di protezione efficace. Ci sono luoghi che
richiedono una cura particolare a motivo della
loro enorme importanza per ’ecosistema mon-
diale, o che costituiscono significative riserve di
acqua e cosl assicurano altre forme di vita.

38. Ricordiamo, per esempio, quei polmoni del
pianeta colmi di biodiversita che sono ’Amaz-
zonia e il bacino fluviale del Congo, o le grandi

30



talde acquifere e i ghiacciai. E ben nota I'impor-
tanza di questi luoghi per l'insieme del pianeta
e per il futuro dell’'umanita. Gli ecosistemi delle
foreste tropicali hanno una biodiversita di gran-
de complessita, quasi impossibile da conoscere
completamente, ma quando queste foreste ven-
gono bruciate o rase al suolo per accrescere le
coltivazioni, in pochi anni si perdono innume-
revoli specie, o tali aree si trasformano in aridi
deserti. Tuttavia, un delicato equilibrio si impone
quando si parla di questi luoghi, perché non si
possono nemmeno ignorare gli enormi interessi
economici internazionali che, con il pretesto di
prendersene cura, possono mettere in pericolo le
sovranita nazionali. Di fatto esistono «proposte
di internazionalizzazione del’Amazzonia, che
servono solo agli interessi economici delle mul-
tinazionali».** E lodevole I'impegno di organismi
internazionali e di organizzazioni della societa
civile che sensibilizzano le popolazioni e coope-
rano in modo critico, anche utilizzando legittimi
meccanismi di pressione, affinché ogni gover-
no adempia il proprio e non delegabile dovere
di preservare 'ambiente e le risorse naturali del
proprio Paese, senza vendersi a ambigui interessi
locali o internazionali.

39. Neppure la sostituzione della flora selvati-
ca con aree piantate a bosco, che generalmente

2V CONFERENZA GENERALE DELL'EPISCOPATO LATINO-
AMERICANO E DEI CARAIBL, Documento di Aparecida (29 giugno
2007), 86.

31



sono monocolture, ¢ solitamente oggetto di un’a-
deguata analisi. In realta essa puo colpire grave-
mente una biodiversita che non ¢ albergata dalle
nuove specie che si piantano. Anche le zone umi-
de, che vengono trasformate in terreno agricolo,
perdono 'enorme biodiversita che ospitavano. In
alcune zone costiere ¢ preoccupante la scompat-
sa degli ecosistemi costituiti da mangrovie.

40.  Gli oceani non solo contengono la maggior
parte dell’acqua del pianeta, ma anche la maggior
parte della vasta varieta di esseri viventi, molti
dei quali ancora a noi sconosciuti e minacciati
da diverse cause. D’altra parte, la vita nei fiumi,
nei laghi, nei mari e negli oceani, che nutre gran
parte della popolazione mondiale, si vede colpita
dal prelievo incontrollato delle risorse ittiche, che
provoca diminuzioni drastiche di alcune specie.
Ancora si continua a sviluppare modalita seletti-
ve di pesca che scartano gran parte delle specie
raccolte. Sono particolarmente minacciati orga-
nismi marini che non teniamo in considerazione,
come certe forme di plancton che costituiscono
una componente molto importante nella catena
alimentare marina, e dalle quali dipendono, in de-
finitiva, specie che si utilizzano per I'alimentazio-
ne umana.

41. Addentrandoci nei mari tropicali e subtro-
picali, incontriamo le barriere coralline, che cor-
rispondono alle grandi foreste della terraferma,
perché ospitano approssimativamente un milio-
ne di specie, compresi pesci, granchi, molluschi,

32



spugne, alghe. Molte delle barriere coralline del
mondo oggi sono sterili o sono in continuo de-
clino: «Chi ha trasformato il meraviglioso mon-
do marino in cimiteri subacquei spogliati di vita e
di colore?».” Questo fenomeno ¢ dovuto in gran
parte all'inquinamento che giunge al mare come
risultato della deforestazione, delle monoculture
agricole, dei rifiuti industriali e di metodi distrut-
tivi di pesca, specialmente quelli che utilizzano il
cianuro e la dinamite. E aggravato dall’aumento
della temperatura degli oceani. Tutto questo ci
aiuta a capire come qualunque azione sulla na-
tura puo avere conseguenze che non avvertiamo
a prima vista, e che certe forme di sfruttamento
delle risorse si ottengono a costo di un degrado
che alla fine giunge fino in fondo agli oceani.

42. F necessario investire molto di piu nella ri-
cerca, per comprendere meglio il comportamen-
to degli ecosistemi e analizzare adeguatamente le
diverse variabili di impatto di qualsiasi modifica
importante dell’ambiente. Poiché tutte le creatu-
re sono connesse tra loro, di ognuna dev’essere
riconosciuto il valore con affetto e ammirazione,
e tutti noi esseri creati abbiamo bisogno gli uni
degli altri. Ogni territorio ha una responsabilita
nella cura di questa famiglia, per cui dovrebbe
fare un accurato inventario delle specie che ospi-
ta, in vista di sviluppare programmi e strategie di

# CONFERENZA DEI VESCOVI CATTOLICI DELLE FILIPPINE,
Lettera pastorale What is Happening to our Beautiful Land? (29 gen-
naio 1988).

33



protezione, curando con particolare attenzione le
specie in via di estinzione.

IV. DETERIORAMENTO DELLA QUALITA
DELLA VITA UMANA E DEGRADAZIONE SOCIALE

43. Se teniamo conto del fatto che anche I’es-
sere umano ¢ una creatura di questo mondo, che
ha diritto a vivere e ad essere felice, e inoltre ha
una speciale dignita, non possiamo tralasciare di
considerare gli effetti del degrado ambientale,
dell’attuale modello di sviluppo e della cultura
dello scarto sulla vita delle persone.

44.  Oggi riscontriamo, per esempio, la smisu-
rata e disordinata crescita di molte citta che sono
diventate invivibili dal punto di vista della salu-
te, non solo per l'inquinamento originato dalle
emissioni tossiche, ma anche per il caos urbano,
i problemi di trasporto e I'inquinamento visi-
vo e acustico. Molte citta sono grandi strutture
inefficienti che consumano in eccesso acqua ed
energia. Ci sono quartieri che, sebbene siano stati
costruiti di recente, sono congestionati e disordi-
nati, senza spazi verdi sufficienti. Non si addice
ad abitanti di questo pilaneta vivere sempre piu
sommersi da cemento, asfalto, vetro e metalli,
privati del contatto fisico con la natura.

45.  In alcuni luoghi, rurali e urbani, la privatiz-
zazione degli spazi ha reso difficile 'accesso dei
cittadini a zone di particolare bellezza; altrove si
sono creati quartieri residenziali “ecologici” solo

34



a disposizione di pochi, dove si fa in modo di evi-
tare che altri entrino a disturbare una tranquillita
artificiale. Spesso si trova una citta bella e piena
di spazi verdi ben curati in alcune aree “sicure”,
ma non altrettanto in zone meno visibili, dove
vivono gli scartati della societa.

46. Tra le componenti sociali del cambiamen-
to globale si includono gli effetti occupazionali
di alcune innovazioni tecnologiche, I’esclusione
sociale, la disuguaglianza nella disponibilita e nel
consumo dell’energia e di altri servizi, la fram-
mentazione sociale, 'aumento della violenza e il
sorgere di nuove forme di aggressivita sociale, il
narcotraffico e il consumo crescente di droghe
fra i piu giovani, la perdita di identita. Sono segni,
tra gli altri, che mostrano come la crescita degli
ultimi due secoli non ha significato in tutti i suoi
aspetti un vero progresso integrale e un miglio-
ramento della qualita della vita. Alcuni di questi
segni sono allo stesso tempo sintomi di un vero
degrado sociale, di una silenziosa rottura dei le-
gami di integrazione e di comunione sociale.

47. A questo si aggiungono le dinamiche dei
media e del mondo digitale, che, quando diven-
tano onnipresenti, non favoriscono lo sviluppo
di una capacita di vivere con sapienza, di pensare
in profondita, di amare con generosita. I grandi
sapienti del passato, in questo contesto, correreb-
bero il rischio di vedere soffocata la loro sapienza
in mezzo al rumore dispersivo dell'informazione.
Questo ci richiede uno sforzo affinché tali mez-

35



zi si traducano in un nuovo sviluppo culturale
dell’'umanita e non in un deterioramento della
sua ricchezza piu profonda. La vera sapienza,
frutto della riflessione, del dialogo e dell’incon-
tro generoso fra le persone, non si acquisisce con
una mera accumulazione di dati che finisce per
saturare e confondere, in una specie di inquina-
mento mentale. Nello stesso tempo, le relazioni
reali con gli altri, con tutte le sfide che implica-
no, tendono ad essere sostituite da un tipo di co-
municazione mediata da internet. Cio permette
di selezionare o eliminare le relazioni secondo il
nostro arbitrio, e cosi si genera spesso un nuo-
vo tipo di emozioni artificiali, che hanno a che
vedere piu con dispositivi e schermi che con le
persone e la natura. I mezzi attuali permettono
che comunichiamo tra noi e che condividiamo
conoscenze e affetti. Tuttavia, a volte anche ci
impediscono di prendere contatto diretto con
I'angoscia, con il tremore, con la gioia dell’altro e
con la complessita della sua esperienza persona-
le. Per questo non dovrebbe stupire il fatto che,
insieme all’'opprimente offerta di questi prodotti,
vada crescendo una profonda e malinconica in-
soddisfazione nelle relazioni interpersonali, o un
dannoso isolamento.

V. INEQUITA PLANETARIA

48. L’ambiente umano e l'ambiente naturale
si degradano insieme, e non potremo affronta-
re adeguatamente il degrado ambientale, se non
prestiamo attenzione alle cause che hanno atti-

36



nenza con il degrado umano e sociale. Di fatto,
il deterioramento dell’ambiente e quello della so-
cieta colpiscono in modo speciale i piu deboli del
pianeta: «Tanto Pesperienza comune della vita
ordinaria quanto la ricerca scientifica dimostra-
no che gli effetti piu gravi di tutte le aggressioni
ambientali li subisce la gente piu povera».* Per
esempio, 'esaurimento delle riserve ittiche pena-
lizza specialmente coloro che vivono della pesca
artigianale e non hanno come sostituirla, I'inqui-
namento dell’acqua colpisce in particolare i piu
poveri che non hanno la possibilita di comprare
acqua imbottigliata, e I'innalzamento del livello
del mare colpisce principalmente le popolazioni
costiere impoverite che non hanno dove trasfe-
rirsi. I’impatto degli squilibri attuali si manifesta
anche nella morte prematura di molti poveri, nei
conflitti generati dalla mancanza di risorse e in
tanti altri problemi che non trovano spazio suffi-
ciente nelle agende del mondo.”’

49. Vorrei osservare che spesso non si ha chia-
ra consapevolezza dei problemi che colpiscono
particolarmente gli esclusi. Essi sono la maggior
parte del pianeta, miliardi di persone. Oggi sono
menzionati nei dibattiti politici ed economici

* CONFERENZA EPISCOPALE BOLIVIANA, Lettera pastorale

sul’ambiente e lo sviluppo umano in Bolivia E/ universo, don de
Dios para la vida (2012), 17.

77 Cfr CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA. COMMISSIONE
PER GLI AFFARI SOCIALL, Der Klimawandel: Brennpunkt globaler, in-
tergenerationeller und okologischer Gerechtigkeit (settembre 2000), 28-
30.

37



internazionali, ma per lo piu sembra che i loro
problemi si pongano come un’appendice, come
una questione che si aggiunga quasi per obbli-
2o o in maniera periferica, se non li si considera
un mero danno collaterale. Di fatto, al momento
dell’attuazione concreta, rimangono frequente-
mente all’'ultimo posto. Questo si deve in parte al
fatto che tanti professionisti, opinionisti, mezzi
di comunicazione e centri di potere sono ubicati
lontani da loro, in aree urbane isolate, senza con-
tatto diretto con i loro problemi. Vivono e riflet-
tono a partire dalla comodita di uno sviluppo e
di una qualita di vita che non sono alla portata
della maggior parte della popolazione mondiale.
Questa mancanza di contatto fisico e di incontro,
a volte favorita dalla frammentazione delle nostre
citta, aiuta a cauterizzare la coscienza e a ignorare
parte della realta in analisi parziali. Cio a volte
convive con un discorso “verde”. Ma oggi non
possiamo fare a meno di riconoscere che #n vero
approccio ecologico diventa sempre un approccio sociale,
che deve integrare la giustizia nelle discussioni
sull’'ambiente, per ascoltare anto il grido della terra
quanto il grido dei pover.

50. Invece di risolvere i problemi dei poveri e
pensare a un mondo diverso, alcuni si limitano a
proporre una riduzione della natalita. Non man-
cano pressioni internazionali sui Paesi in via di
sviluppo che condizionano gli aiuti economici
a determinate politiche di “salute riproduttiva”.
Pero, «se ¢ vero che 'ineguale distribuzione della

38



popolazione e delle risorse disponibili crea osta-
coli allo sviluppo e ad un uso sostenibile dell’am-
biente, va riconosciuto che la crescita demogra-
fica ¢ pienamente compatibile con uno sviluppo
integrale e solidale».® Incolpare lincremento
demografico e non il consumismo estremo e se-
lettivo di alcuni, ¢ un modo per non affrontare i
problemi. Si pretende cosi di legittimare I'attua-
le modello distributivo, in cui una minoranza si
crede in diritto di consumare in una proporzio-
ne che sarebbe impossibile generalizzare, perché
il pianeta non potrebbe nemmeno contenere i
rifiuti di un simile consumo. Inoltre, sappiamo
che si spreca approssimativamente un terzo de-
gli alimenti che si producono, e «il cibo che si
butta via ¢ come se lo si rubasse dalla mensa del
povero».” Ad ogni modo, ¢ certo che bisogna
prestare attenzione allo squilibrio nella distribu-
zione della popolazione sul territorio, sia a livello
nazionale sia a livello globale, perché 'aumento
del consumo porterebbe a situazioni regionali
complesse, per le combinazioni di problemi lega-
ti all'inquinamento ambientale, ai trasporti, allo
smaltimento dei rifiuti, alla perdita di risorse, alla
qualita della vita.

51. Linequita non colpisce solo gli individui,
ma Paesi interi, e obbliga a pensare ad un’etica
delle relazioni internazionali. C’¢ infatti un vero

% PontIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA
PAck, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 483.
» Catechesi (5 glugno 2013): Insegnamenti 1/1 (2013), 280.

39



“debito ecologico”, soprattutto tra il Nord e il
Sud, connesso a squilibri commerciali con con-
seguenze in ambito ecologico, come pure all’'uso
sproporzionato delle risorse naturali compiuto
storicamente da alcuni Paesi. Le esportazioni di
alcune materie prime per soddisfare i mercati
nel Nord industrializzato hanno prodotto dan-
ni locali, come l'inquinamento da mercurio nelle
miniere d’oro o da diossido di zolfo in quelle di
rame. In modo particolare ¢’¢ da calcolare I'u-
so dello spazio ambientale di tutto il pianeta per
depositare rifiuti gassosi che sono andati accu-
mulandosi durante due secoli e hanno generato
una situazione che ora colpisce tutti i Paesi del
mondo. Il riscaldamento causato dall’enorme
consumo di alcuni Paesi ricchi ha ripercussioni
nei luoghi piu poveri della terra, specialmente in
Africa, dove 'aumento della temperatura unito
alla siccita ha effetti disastrosi sul rendimento
delle coltivazioni. A questo si uniscono i danni
causati dall’esportazione verso i Paesi in via di
sviluppo di rifiuti solidi e liquidi tossici e dall’at-
tivita inquinante di imprese che fanno nei Paesi
meno sviluppati cio che non possono fare nei
Paesi che apportano loro capitale: « Constatiamo
che spesso le imprese che operano cosi sono
multinazionali, che fanno qui quello che non ¢
loro permesso nei Paesi sviluppati o del cosid-
detto primo mondo. Generalmente, quando ces-
sano le loro attivita e si ritirano, lasciano grandi
danni umani e ambientali, come la disoccupa-
zione, villaggi senza vita, esaurimento di alcune

40



riserve naturali, deforestazione, impoverimento
dell’agricoltura e dell’allevamento locale, cratert,
colline devastate, fiumi inquinati e qualche opera
sociale che non si puo piu sostenere».”

52. 1I debito estero dei Paesi poveri si ¢ tra-
sformato in uno strumento di controllo, ma non
accade la stessa cosa con il debito ecologico. In
diversi modi, i popoli in via di sviluppo, dove si
trovano le riserve piu importanti della biosfera,
continuano ad alimentare lo sviluppo dei Paesi
piu ricchi a prezzo del loro presente e del loro fu-
turo. La terra dei poveri del Sud ¢ ricca e poco in-
quinata, ma I’accesso alla proprieta dei beni e del-
le risorse per soddisfare le proprie necessita vitali
¢ loro vietato da un sistema di rapporti commer-
ciali e di proprieta strutturalmente perverso. E
necessario che i Paesi sviluppati contribuiscano
a risolvere questo debito limitando in modo im-
portante il consumo di energia non rinnovabile,
e apportando risorse ai Paesi piu bisognosi per
promuovere politiche e programmi di sviluppo
sostenibile. Le regioni e 1 Paesi piu poveri han-
no meno possibilita di adottare nuovi modelli di
riduzione dellimpatto ambientale, perché non
hanno la preparazione per sviluppare i processi
necessari e non possono coprirne i costi. Per-
cio, bisogna conservare chiara la coscienza che
nel cambiamento climatico ci sono responsabilita
diversificate e, come hanno detto i Vescovi degli

% VEScov DELLA REGIONE PATAGONIA-COMAHUE (Argen-
tina), Mensaje de Navidad (dicembre 2009), 2.

4



Stati Uniti, ¢ opportuno puntare «specialmente
sulle necessita dei poveri, deboli e vulnerabili, in
un dibattito spesso dominato dagli interessi pit
potenti».”' Bisogna rafforzare la consapevolez-
za che siamo una sola famiglia umana. Non ci
sono frontiere e barriere politiche o sociali che
ci permettano di isolarci, e per cio stesso non c’¢
nemmeno spazio per la globalizzazione dell'in-
differenza.

VI. LA DEBOLEZZA DELLE REAZIONI

53.  Queste situazioni provocano i gemiti di so-
rella terra, che si uniscono ai gemiti degli abban-
donati del mondo, con un lamento che reclama
da noi un’altra rotta. Mai abbiamo maltrattato e
offeso la nostra casa comune come negli ultimi
due secoli. Siamo invece chiamati a diventare gli
strumenti di Dio Padre perché il nostro pianeta
sia quello che Egli ha sognato nel crearlo e ri-
sponda al suo progetto di pace, bellezza e pie-
nezza. Il problema ¢ che non disponiamo ancora
della cultura necessaria per affrontare questa crisi
e c¢’¢ bisogno di costruire ladership che indichi-
no strade, cercando di rispondere alle necessita
delle generazioni attuali includendo tutti, senza
compromettere le generazioni future. Si rende
indispensabile creare un sistema normativo che
includa limiti inviolabili e assicuri la protezione

31 CONFERENZA DEI VESCOVI CATTOLICI DEGLI STATI UNITI,
Global Climate Change: A Plea for Dialogue, Prudence and the Conmon
Good (15 giugno 2001).

42



degli ecosistemi, prima che le nuove forme di
potere derivate dal paradigma tecno-economico
finiscano per distruggere non solo la politica ma
anche la liberta e la giustizia.

54. Degna di nota ¢ la debolezza della reazio-
ne politica internazionale. La sottomissione della
politica alla tecnologia e alla finanza si dimostra
nel fallimento dei Vertici mondiali sull’ambiente.
Ci sono troppi interessi particolari e molto facil-
mente l'interesse economico arriva a prevalere sul
bene comune e a manipolare I'informazione per
non vedere colpiti i suoi progetti. In questa linea il
Documento di Aparecida chiede che «negli interventi
sulle risorse naturali non prevalgano gli interessi di
gruppi economici che distruggono irrazionalmen-
te le fonti di vita».*? ’alleanza tra economia e tec-
nologia finisce per lasciare fuori tutto cio che non
fa parte dei loro interessi immediati. Cosi ci si po-
trebbe aspettare solamente alcuni proclami super-
ficiali, azioni filantropiche isolate, e anche sforzi
per mostrare sensibilita verso "ambiente, mentre
in realta qualunque tentativo delle organizzazioni
sociali di modificare le cose sara visto come un
disturbo provocato da sognatori romantici o come
un ostacolo da eludere.

55. A poco a poco alcuni Paesi possono mo-
strare progressi importanti, lo sviluppo di con-

2V CONFERENZA GENERALE DELL’EPISCOPATO LATINO-
AMERICANO E DEI CARAIBL, Documento di Aparecida (29 giugno
2007), 471.

43



trolli piu efficienti e una lotta piu sincera contro
la corruzione. E cresciuta la sensibilita ecologica
delle popolazioni, anche se non basta per modi-
ficare le abitudini nocive di consumo, che non
sembrano recedere, bensi estendersi e sviluppat-
si. . quello che succede, per fare solo un sempli-
ce esempio, con il crescente aumento dell’'uso e
dell’intensita dei condizionatori d’aria: i mercati,
cercando un profitto immediato, stimolano an-
cora di piu la domanda. Se qualcuno osservasse
dall’esterno la societa planetaria, si stupirebbe di
fronte a un simile comportamento che a volte
sembra suicida.

56. Nel frattempo i poteri economici conti-
nuano a giustificare I'attuale sistema mondiale,
in cui prevalgono una speculazione e una ricerca
della rendita finanziaria che tendono ad ignora-
re ogni contesto e gli effetti sulla dignita umana
e sull’'ambiente. Cosi si manifesta che il degra-
do ambientale e il degrado umano ed etico sono
intimamente connessi. Molti diranno che non
sono consapevoli di compiere azioni immorali,
perché la distrazione costante ci toglie il coraggio
di accorgerci della realta di un mondo limitato e
finito. Per questo oggi «qualunque cosa che sia
fragile, come 'ambiente, rimane indifesa rispetto
agli interessi del mercato divinizzato, trasformati
in regola assoluta».”

» Esott. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 56:
AAS 105 (2013), 1043.

44



57. E prevedibile che, di fronte all’esaurimento
di alcune risorse, si vada creando uno scenatio
favorevole per nuove guerre, mascherate con no-
bili rivendicazioni. La guerra causa sempre gravi
danni all’ambiente e alla ricchezza culturale dei
popol, e 1 rischi diventano enormi quando si pen-
sa alle armi nucleari e a quelle biologiche. Infatti
«nonostante che accordi internazionali proibisca-
no la guerra chimica, batteriologica e biologica, sta
di fatto che nei laboratori continua la ricerca per lo
sviluppo di nuove armi offensive, capaci di altera-
re gli equilibri naturali».** Si richiede dalla politica
una maggiore attenzione per prevenire e risolvere
le cause che possono dare origine a nuovi conflitti.
Ma il potere collegato con la finanza ¢ quello che
piu resiste a tale sforzo, e 1 disegni politici spesso
non hanno ampiezza di vedute. Perché si vuole
mantenere oggi un potere che sara ricordato per la
sua incapacita di intervenire quando era urgente e
necessario farlo?

58. In alcuni Paesi ci sono esempi positivi di
risultati nel migliorare 'ambiente, come il risa-
namento di alcuni fiumi che sono stati inquinati
per tanti decenni, il recupero di boschi autoctonti,
o I'abbellimento di paesaggi con opere di risa-
namento ambientale, o progetti edilizi di gran-
de valore estetico, progressi nella produzione di
energia non inquinante, nel miglioramento dei
trasporti pubblici. Queste azioni non risolvono

" Giovannt Paoro I, Messaggio per la Giornata Mondiale
della Pace 1990, 12: 445 82 (1990), 154.

45



1 problemi globali, ma confermano che l'essere
umano ¢ ancora capace di intervenire positiva-
mente. Essendo stato creato per amare, in mezzo
ai suoi limiti germogliano inevitabilmente gesti di
generosita, solidarieta e cura.

59.  Nello stesso tempo, cresce un’ecologia su-
perficiale o apparente che consolida un certo in-
torpidimento e una spensierata irresponsabilita.
Come spesso accade in epoche di profonde crisi,
che richiedono decisioni coraggiose, siamo ten-
tati di pensare che quanto sta succedendo non ¢
certo. Se guardiamo in modo superficiale, al di la
di alcuni segni visibili di inquinamento e di de-
grado, sembra che le cose non siano tanto gravi e
che il pianeta potrebbe rimanere per molto tem-
po nelle condizioni attuali. Questo comporta-
mento evasivo ci serve per mantenere i nostri stili
di vita, di produzione e di consumo. E il modo in
cui essere umano si arrangia per alimentare tutti
1 vizi autodistruttivi: cercando di non vederli, lot-
tando per non riconoscerli, rimandando le decisio-
ni importanti, facendo come se nulla fosse.

VII. DIVERSITA DI OPINIONI

60. Infine, riconosciamo che si sono sviluppate
diverse visioni e linee di pensiero in merito alla
situazione e alle possibili soluzioni. Da un estre-
mo, alcuni sostengono ad ogni costo il mito del
progresso e affermano che i problemi ecologici
si risolveranno semplicemente con nuove appli-
cazioni tecniche, senza considerazioni etiche né

46



cambiamenti di fondo. Dall’altro estremo, altri
ritengono che la specie umana, con qualunque
suo intervento, puo essere solo una minaccia e
compromettere I’ecosistema mondiale, per cui
conviene ridurre la sua presenza sul pianeta e im-
pedirle ogni tipo di intervento. Fra questi estre-
mi, la riflessione dovrebbe identificare possibili
scenari futuri, perché non ¢’¢ un’unica via di so-
luzione. Questo lascerebbe spazio a una varieta
di apporti che potrebbero entrare in dialogo in
vista di risposte integrali.

61. Su molte questioni concrete la Chiesa non
ha motivo di proporre una parola definitiva e ca-
pisce che deve ascoltare e promuovere il dibattito
onesto fra gli scienziati, rispettando le diversita di
opinione. Basta pero guardare la realta con since-
rita per vedere che ¢’¢ un grande deterioramento
della nostra casa comune. La speranza ci invita
a riconoscere che ¢’¢ sempre una via di uscita,
che possiamo sempre cambiare rotta, che possia-
mo sempre fare qualcosa per risolvere i proble-
mi. Tuttavia, sembra di riscontrare sintomi di un
punto di rottura, a causa della grande velocita dei
cambiamenti e del degrado, che si manifestano
tanto in catastrofi naturali regionali quanto in cri-
si sociali o anche finanziarie, dato che i problemi
del mondo non si possono analizzare né spiega-
re in modo isolato. Ci sono regioni che sono gia
particolarmente a rischio e, aldila di qualunque
previsione catastrofica, ¢ certo che l'attuale siste-
ma mondiale ¢ insostenibile da diversi punti di

47



vista, perché abbiamo smesso di pensare ai fini
dell’agire umano: «Se lo sguardo percorre le re-
gioni del nostro pianeta, ci si accorge subito che
I’umanita ha deluso I'attesa divina».*

» Ip., Catechesi (17 gennaio 2001), 3: Insegnamenti 24/1
(2001), 178.

48



CAPITOLO SECONDO

IL VANGELO DELLA CREAZIONE

62. Perché inserire in questo documento, rivol-
to a tutte le persone di buona volonta, un capitolo
riferito alle convinzioni di fede? Sono consape-
vole che, nel campo della politica e del pensiero,
alcuni rifiutano con forza I'idea di un Creatore,
o la ritengono irrilevante, al punto da relegare
allambito dell’irrazionale la ricchezza che le re-
ligioni possono offrire per un’ecologia integrale
e per il pieno sviluppo del genere umano. Altre
volte si suppone che esse costituiscano una sot-
tocultura che dev’essere semplicemente tollerata.
Tuttavia, la scienza e la religione, che forniscono
approcci diversi alla realta, possono entrare in un
dialogo intenso ¢ produttivo per entrambe.

I. LA LUCE CHE LA FEDE OFFRE

63. Se teniamo conto della complessita della
crisi ecologica e delle sue molteplici cause, do-
vremmo riconoscere che le soluzioni non posso-
no venire da un unico modo di interpretare e tra-
sformare la realtd. E necessatio ricorrere anche
alle diverse ricchezze culturali dei popoli, all’arte
e alla poesia, alla vita interiore e alla spirituali-
ta. Se si vuole veramente costruire un’ecologia
che ci permetta di riparare tutto cio che abbia-
mo distrutto, allora nessun ramo delle scienze e

49



nessuna forma di saggezza puo essere trascurata,
nemmeno quella religiosa con il suo linguaggio
proprio. Inoltre la Chiesa Cattolica ¢ aperta al
dialogo con il pensiero filosofico, e cio le pet-
mette di produrre varie sintesi tra fede e ragione.
Per quanto riguarda le questioni sociali, questo lo
si puo constatare nello sviluppo della dottrina so-
ciale della Chiesa, chiamata ad arricchirsi sempre
di piu a partire dalle nuove sfide.

64. Draltra parte, anche se questa Enciclica si
apre a un dialogo con tutti per cercare insieme
cammini di liberazione, voglio mostrare fin dall’i-
nizio come le convinzioni di fede offrano ai cti-
stiani, e in parte anche ad altri credenti, motivazio-
ni alte per prendersi cura della natura e dei fratelli
e sorelle piu fragili. Se il solo fatto di essere umani
muove le persone a prendersi cura dell’ambiente
del quale sono parte, «i cristiani, in particolare, av-
vertono che i loro compiti all'interno del creato, i
loro doveri nei confronti della natura e del Crea-
tore sono parte della loro fede». Pertanto, ¢ un
bene per 'umanita e per il mondo che noi creden-
ti riconosciamo meglio gli impegni ecologici che
scaturiscono dalle nostre convinzioni.

I1. I.A SAPIENZA DEI RACCONTI BIBLICI

65. Senza riproporre qui I'intera teologia del-
la Creazione, ci chiediamo che cosa ci dicono i

* Grovannt Paoro II, Messaggio per la Giornata Mondiale

della Pace 1990, 15: AAS 82 (1990), 156.

50



grandi racconti biblici sul rapporto dell’essere
umano con il mondo. Nel primo racconto dell’o-
pera creatrice nel libro della Genesi, il piano di
Dio include la creazione dell'umanita. Dopo la
creazione dell’'uomo e della donna, si dice che
«Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa
molto buona» (Gen 1,31). La Bibbia insegna che
ogni essere umano ¢ creato per amore, fatto ad
immagine e somiglianza di Dio (cfr Gen 1,206).
Questa affermazione ci mostra 'immensa digni-
ta di ogni persona umana, che «non ¢ soltanto
qualche cosa, ma qualcuno. E capace di cono-
scersi, di possedersi, di liberamente donarsi e di
entrare in comunione con altre persone».”” San
Giovanni Paolo II ha ricordato come 'amore del
tutto speciale che il Creatore ha per ogni esse-
re umano «gli conferisce una dignita infinita».”®
Coloro che s’impegnano nella difesa della dignita
delle persone possono trovare nella fede cristia-
na le ragioni piu profonde per tale impegno. Che
meravigliosa certezza ¢ sapere che la vita di ogni
persona non si perde in un disperante caos, in un
mondo governato dalla pura casualita o da cicli
che si ripetono senza sensol! 11 Creatore puo dire
a ciascuno di noi: « Prima di formarti nel grembo
materno, ti ho conosciuto» (Ger 1,5). Siamo stati
concepiti nel cuore di Dio e quindi «ciascuno di
noi ¢ il frutto di un pensiero di Dio. Ciascuno di

3T Catechismo della Chiesa Cattolica, 357.
3 Cfr Angelns ad Osnabriick (Germania) con le persone
disabili, 16 novembre 1980: Insegnamenti 3/2 (1980), 1232.

51



noi ¢ voluto, ciascuno ¢ amato, ciascuno ¢ neces-
sario».”’

66. 1racconti della creazione nel libro della Ge-
nesi contengono, nel loro linguaggio simbolico
e narrativo, profondi insegnamenti sull’esisten-
za umana e la sua realta storica. Questi racconti
suggeriscono che I'esistenza umana si basa su tre
relazioni fondamentali strettamente connesse: la
relazione con Dio, quella con il prossimo e quella
con la terra. Secondo la Bibbia, queste tre rela-
zioni vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche
dentro di noi. Questa rottura ¢ il peccato. L’ar-
monia tra il Creatore, 'umanita e tutto il creato
¢ stata distrutta per avere noi preteso di pren-
dere il posto di Dio, rifiutando di riconoscerci
come creature limitate. Questo fatto ha distorto
anche la natura del mandato di soggiogare la ter-
ra (cfr Gen 1,28) e di coltivarla e custodirla (cfr
Gen 2,15). Come risultato, la relazione origina-
rlamente armonica tra essere umano e natura si
¢ trasformato in un conflitto (cfr Gen 3,17-19).
Per questo ¢ significativo che armonia che san
Francesco d’Assisi viveva con tutte le creature
sia stata interpretata come una guarigione di tale
rottura. San Bonaventura disse che attraverso la
riconciliazione universale con tutte le creature in
qualche modo Francesco era riportato allo stato
di innocenza originaria.* Lungi da quel modello,

¥ BENEDETTO X VI, Omselia per il solenne inizio del ministero
petrino (24 aptile 2005): AAS 97 (2005), 711.
Y Cfr Legenda Maior, V111, 1: FF 1134.

52



oggl il peccato si manifesta con tutta la sua forza
di distruzione nelle guerre, nelle diverse forme
di violenza e maltrattamento, nell’abbandono dei
piu fragili, negli attacchi contro la natura.

67. Noi non siamo Dio. La terra ci precede e ci
¢ stata data. Cio consente di rispondere a un’ac-
cusa lanciata contro il pensiero ebraico-cristiano:
¢ stato detto che, a partire dal racconto della Ge-
nesi che invita a soggiogare la terra (cfr Gen 1,28),
verrebbe favorito lo sfruttamento selvaggio del-
la natura presentando un’immagine dell’essere
umano come dominatore e distruttore. Questa
non ¢ una corretta interpretazione della Bibbia
come la intende la Chiesa. Anche se ¢ vero che
qualche volta 1 cristiani hanno interpretato le
Scritture in modo non corretto, oggi dobbiamo
rifiutare con forza che dal fatto di essere creati a
immagine di Dio e dal mandato di soggiogare la
terra si possa dedurre un dominio assoluto sulle
altre creature. B importante leggere i testi bibli-
ci nel loro contesto, con una giusta ermeneuti-
ca, e ricordare che essi ci invitano a «coltivare e
custodire» il giardino del mondo (cfr Gen 2,15).
Mentre «coltivare» significa arare o lavorare un
terreno, « custodire» vuol dire proteggere, curare,
preservare, conservare, vigilare. Cio implica una
relazione di reciprocita responsabile tra essere
umano e natura. Ogni comunita puod prendere
dalla bonta della terra cio di cui ha bisogno per
la propria sopravvivenza, ma ha anche il dovere
di tutelarla e garantire la continuita della sua fer-

53



tilita per le generazioni future. In definitiva, «del
Signore ¢ la terra» (5a/24,1), a Lui appartiene «la
terra e quanto essa contiene» (D7 10,14). Percio
Dio nega ogni pretesa di proprieta assoluta: «Le
terre non si potranno vendere per sempre, pet-
ché la terra ¢ mia e voi siete presso di me come
forestieri e ospitin (Lv 25,23).

68. Questa responsabilita di fronte ad una ter-
ra che ¢ di Dio, implica che I’essere umano, do-
tato di intelligenza, rispetti le leggi della natura
e i delicati equilibri tra gli esseri di questo mon-
do, perché «al suo comando sono stati creati. Li
ha resi stabili nei secoli per sempre; ha fissato
un decreto che non passera» (Sa/ 148,5b-6). Ne
consegue il fatto che la legislazione biblica si sof-
fermi a proporre all’essere umano diverse not-
me, non solo in relazione agli altri esseri umani,
ma anche in relazione agli altri esseri viventi: «Se
vedi I'asino di tuo fratello o il suo bue caduto
lungo la strada, non fingerai di non averli scorti
[...]- Quando, cammin facendo, troverai sopra un
albero o per terra un nido d’uccelli con uccellini
o uova e la madre che sta covando gli uccellini o
le uova, non prenderai la madre che ¢ con 1 figli»
(Dr22,4.6). In questa linea, il riposo del settimo
giorno non ¢ proposto solo per I'essere umano,
ma anche «perché possano godere quiete il tuo
bue ¢ il tuo asino» (Es 23,12). Cosi ci rendiamo
conto che la Bibbia non da adito ad un antro-
pocentrismo dispotico che non si interessi delle
altre creature.

54



09. Mentre possiamo fare un uso responsabi-
le delle cose, siamo chiamati a riconoscere che
gli altri esseri viventi hanno un valore proprio di
fronte a Dio e «con la loro semplice esistenza
lo benedicono e gli rendono glotia»,*" perché il
Signore gioisce nelle sue opere (cfr Sa/ 104,31).
Proprio per la sua dignita unica e per essere do-
tato di intelligenza, Pessere umano ¢ chiamato a
rispettare il creato con le sue leggi interne, poi-
ché «il Signore ha fondato la terra con sapienza»
(Pr 3,19). Oggi la Chiesa non dice in maniera
semplicistica che le altre creature sono comple-
tamente subordinate al bene dell’essere umano,
come se non avessero un valore in sé stesse e noi
potessimo disporne a piacimento. Cosi i Vescovi
della Germania hanno spiegato che per le altre
creature «si potrebbe patlare della priorita dell’es-
sere tispetto allessere utilin* 11 Catechismo pone
in discussione in modo molto diretto e insistito
quello che sarebbe un antropocentrismo deviato:
«Ogni creatura ha la sua propria bonta e la sua
propria perfezione |[...] Le varie creature, volute
nel loro proprio essere, riflettono, ognuna a suo
modo, un raggio dell’infinita sapienza ¢ bonta di
Dio. Per questo 'vomo deve rispettare la bonta
propria di ogni creatura, per evitare un uso disor-
dinato delle cose».*

N Catechismo della Chiesa Cattolica, 2416.

2 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, Zukunft der Schipfung
— Zukunft der Menschheit. Erklirung der Deuntschen Bischofskonferenz,
zu Fragen der Unmwelt und der Energieversorgung (1980), 11, 2.

B Catechismo della Chiesa Cattolica, 339.

55



70. Nel racconto di Caino e Abele, vediamo
che la gelosia ha spinto Caino a compiere 'estre-
ma ingiustizia contro suo fratello. Cio a sua volta
ha causato una rottura della relazione tra Caino e
Dio e tra Caino e la terra, dalla quale fu esiliato.
Questo passaggio ¢ sintetizzato nel drammatico
colloquio tra Dio e Caino. Dio chiede: «Dov’e
Abele, tuo fratello?». Caino dice di non sapetlo
e Dio insiste: « Che hai fatto? La voce del sangue
di tuo fratello grida a me dal suolo! Ora sii ma-
ledetto, lontano da [questo] suolo» (Gen 4,9-11).
Trascurare I'impegno di coltivare e mantenere
una relazione corretta con il prossimo, verso il
quale ho il dovere della cura e della custodia, di-
strugge la mia relazione interiore con me stesso,
con gli altri, con Dio e con la terra. Quando tutte
queste relazioni sono trascurate, quando la giu-
stizia non abita piu sulla terra, la Bibbia ci dice
che tutta la vita ¢ in pericolo. Questo ¢ cio che ci
insegna il racconto di Noe¢, quando Dio minaccia
di spazzare via 'umanita per la sua persistente
incapacita di vivere all’altezza delle esigenze della
giustizia e della pace: «E venuta per me la fine
di ogni uomo, perché la terra, per causa loro, ¢
piena di violenza» (Gen 6,13). In questi racconti
cosi antichi, ricchi di profondo simbolismo, era
gia contenuta una convinzione oggi sentita: che
tutto ¢ in relazione, e che la cura autentica della
nostra stessa vita e delle nostre relazioni con la
natura ¢ inseparabile dalla fraternita, dalla giusti-
zia e dalla fedelta nei confronti degli altri.

56



71. Anche se «la malvagita degli uomini era
grande sulla terra» (Gen 6,5) e Dio «si penti di
aver fatto 'uvomo sulla terray (Gen 6,6), tuttavia,
attraverso Noe, che si conservava ancora integro
e giusto, Dio ha deciso di aprire una via di salvez-
za. In tal modo ha dato all'umanita la possibilita
di un nuovo inizio. Basta un uomo buono perché
ci sia speranzal La tradizione biblica stabilisce
chiaramente che questa riabilitazione comporta
la riscoperta e il rispetto dei ritmi inscritti nel-
la natura dalla mano del Creatore. Cio si vede,
per esempio, nella legge dello Shabbat. 11 settimo
giorno, Dio si riposo da tutte le sue opere. Dio
ordino a Israele che ogni settimo giorno doveva
essere celebrato come giorno di riposo, uno Shab-
bat (cfr Gen 2,2-3; E5 16,23; 20,10). D’altra parte,
fu stabilito anche un anno sabbatico per Isracle e
la sua terra, ogni sette anni (cfr Ly 25,1-4), duran-
te il quale si concedeva un completo riposo alla
terra, non si seminava e si raccoglieva soltanto
I'indispensabile per sopravvivere e offrire ospita-
lita (cfr Ly 25,4-6). Infine, trascorse sette settima-
ne di anni, cio¢ quarantanove anni, si celebrava
il giubileo, anno del perdono universale e della
«liberazione nella terra per tutti i suoi abitanti»
(Lv 25,10). Lo sviluppo di questa legislazione ha
cercato di assicurare 'equilibrio e Pequita nelle re-
lazioni dell’essere umano con gli altri e con la ter-
ra dove viveva e lavorava. Ma, allo stesso tempo,
era un riconoscimento del fatto che il dono della
terra con i suoi frutti appartiene a tutto il popolo.
Quelli che coltivavano e custodivano il territo-

57



rio dovevano condividerne i frutti, in particolare
con 1 poveri, le vedove, gli orfani e gli stranieri:
«Quando mieterete la messe della vostra terra,
non mieterete fino ai margini del campo, né rac-
coglierete cio che resta da spigolare della messe;
quanto alla tua vigna, non coglierai 1 racimoli e
non raccoglierai gli acini caduti: li lascerai per il
povero e per il forestiero» (Lv 19,9-10).

72. 1 Salmi invitano con frequenza Iessere
umano a lodare Dio creatore, Colui che «ha di-
steso la terra sulle acque, perché il suo amore ¢
per sempre» (Sa/ 136,6). Ma invitano anche le
altre creature alla lode: «ILodatelo, sole e luna,
lodatelo, voi tutte, fulgide stelle. Lodatelo, cieli
det cieli, voi, acque al di sopra dei cieli. Lodino il
nome del Signore, perché al suo comando sono
stati creati» ($a/ 148,3-5). Esistiamo non solo per
la potenza di Dio, ma davanti a Lui e con Lui.
Percio noi lo adoriamo.

73. Gl scritti dei profeti invitano a ritrovare la
forza nei momenti difficili contemplando il Dio
potente che ha creato I'universo. La potenza in-
finita di Dio non ci porta a sfuggire alla sua te-
nerezza paterna, perché in Lui affetto e forza si
coniugano. In realta, ogni sana spiritualita impli-
ca allo stesso tempo accogliere 'amore divino e
adorare con fiducia il Signore per la sua infinita
potenza. Nella Bibbia, il Dio che libera e salva ¢
lo stesso che ha creato l'universo, e questi due
modi di agire divini sono intimamente e indisso-
lubilmente legati: « Ah, Signore Dio, con la tua

58



grande potenza e la tua forza hai fatto il cielo
e la terra; nulla ti ¢ impossibile [...]. Tu hai fatto
uscire dall’Egitto il tuo popolo Isracle con segni
e con miracoli» (Ger 32,17.21). «Dio eterno ¢ il
Signore, che ha creato i confini della terra. Egli
non si affatica né si stanca, la sua intelligenza ¢
inscrutabile. Egli da forza allo stanco e moltiplica
il vigore allo spossato» (Is 40,28b-29).

74.  L’esperienza della schiavitu in Babilonia ge-
nero una crisi spirituale che ha portato ad un ap-
profondimento della fede in Dio, esplicitando la
sua onnipotenza creatrice, per esortare il popolo
a ritrovare la speranza in mezzo alla sua infelice
situazione. Secoli dopo, in un altro momento di
prova e di persecuzione, quando 'Impero Roma-
no cerco di imporre un dominio assoluto, 1 fedeli
tornarono a trovare conforto e speranza aumen-
tando la loro fiducia in Dio onnipotente, e can-
tavano: « Grandi e mirabili sono le tue opere, Si-
gnore Dio onnipotente; giuste e vere le tue viel»
(Ap 15,3). Se Dio ha potuto creare 'universo dal
nulla, puo anche intervenire in questo mondo e
vincere ogni forma di male. Dunque, 'ingiustizia
non ¢ invincibile.

75. Non possiamo sostenere una spiritualita
che dimentichi Dio onnipotente e creatore. In
questo modo, finiremmo per adorare altre poten-
ze del mondo, o ci collocheremmo al posto del
Signore, fino a pretendere di calpestare la realta
creata da Lui senza conoscere limite. Il modo mi-
gliore per collocare I'essere umano al suo posto

59



e mettere fine alla sua pretesa di essere un domi-
natore assoluto della terra, ¢ ritornare a proporre
la figura di un Padre creatore e unico padrone del
mondo, perché altrimenti Pessere umano tendera
sempre a voler imporre alla realta le proprie leggi
e 1 propti interessi.

ITI. Ir MISTERO DELL’UNIVERSO

76. Per la tradizione giudeo-cristiana, dire “cre-
azione” ¢ piu che dire natura, perché ha a che
vedere con un progetto dell'amore di Dio, dove
ogni creatura ha un valore e un significato. La
natura viene spesso intesa come un sistema che
si analizza, si comprende e si gestisce, ma la cre-
azione puo essere compresa solo come un dono
che scaturisce dalla mano aperta del Padre di tut-
ti, come una realta illuminata dall’amore che ci
convoca ad una comunione universale.

77. «Dalla parola del Signore furono fatti i cie-
lin ($a/33,6). Cosi ci viene indicato che il mondo
proviene da una decisione, non dal caos o dalla
casualita, e questo lo innalza ancora di piu. Vi ¢
una scelta libera espressa nella parola creatrice.
L’universo non € sorto come risultato di un’onni-
potenza arbitraria, di una dimostrazione di forza
o di un desiderio di autoaffermazione. L.a crea-
zione appartiene all’ordine dell’amore. I”amore
di Dio ¢ la ragione fondamentale di tutto il cre-
ato: «'Tu infatti ami tutte le cose che esistono e
non provi disgusto per nessuna delle cose che
hai creato; se avessi odiato qualcosa, non I'avresti

60



neppure formata» (Sap 11,24). Cosi, ogni creatu-
ra ¢ oggetto della tenerezza del Padre, che le asse-
gna un posto nel mondo. Perfino I'effimera vita
dell’essere piu insignificante ¢ oggetto del suo
amore, ¢ in quei pochi secondi di esistenza, Egli
lo circonda con il suo affetto. Diceva san Basilio
Magno che il Creatore ¢ anche «la bonta senza
calcolo»,* e Dante Alighieri parlava de «’amor
che move il sole e laltre stelle».” Percio, dalle
opere create si ascende «fino alla sua amorosa
misericordia».*

78.  Allo stesso tempo, il pensiero ebraico-cri-
stiano ha demitizzato la natura. Senza smettere
di ammirarla per il suo splendore e la sua immen-
sita, non le ha piu attribuito un carattere divino.
In questo modo viene sottolineato ulteriormente
il nostro impegno nei suoi confronti. Un ritorno
alla natura non puo essere a scapito della liber-
ta e della responsabilita dell’essere umano, che ¢
parte del mondo con il compito di coltivare le
proprie capacita per proteggerlo e svilupparne le
potenzialita. Se riconosciamo il valore e la fragili-
ta della natura, e allo stesso tempo le capacita che
il Creatore ci ha dato, questo ci permette oggi di
porre fine al mito moderno del progresso mate-
riale illimitato. Un mondo fragile, con un essere
umano al quale Dio ne affida la cura, interpella

* Hom. in Hexaemeron, 1,2, 10: PG 29, 9.

4 Divina Commedia. Paradiso, Canto XXXIII, 145.

* BeENEDETTO X VI, Catechesi (9 novembre 2005), 3: Inse-
gnamenti 1 (2005), 768.

01



la nostra intelligenza per riconoscere come do-
vremmo orientare, coltivare e limitare il nostro
potere.

79. In questo universo, composto da sistemi
aperti che entrano in comunicazione gli uni con
gli altri, possiamo scoprire innumerevoli forme
di relazione e partecipazione. Questo ci porta an-
che a pensare I'insieme come aperto alla trascen-
denza di Dio, all'interno della quale si sviluppa.
La fede ci permette di interpretare il significato e
la bellezza misteriosa di cio che accade. La liberta
umana puo offrire il suo intelligente contributo
verso un’evoluzione positiva, ma puo anche ag-
giungere nuovi mali, nuove cause di sofferenza e
momenti di vero arretramento. Questo da luogo
all’appassionante e drammatica storia umana, ca-
pace di trasformarsi in un fiorire di liberazione,
crescita, salvezza e amore, oppure in un percorso
di decadenza e di distruzione reciproca. Pertanto,
I’azione della Chiesa non solo cerca di ricordare il
dovere di prendersi cura della natura, ma al tem-
po stesso «deve proteggere soprattutto 'uomo
contro la distruzione di sé stesso».*’

80. Ciononostante, Dio, che vuole agire con
noi e contare sulla nostra collaborazione, ¢ anche
in grado di trarre qualcosa di buono dai mali che
noi compiamo, perché «lo Spirito Santo possiede
un’inventiva infinita, propria della mente divina,

Y7 Ip., Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 51:
AAS 101 (2009), 687.

62



che sa provvedere a sciogliere i nodi delle vicende
umane anche piu complesse e impenetrabili».*®
In qualche modo, Egli ha voluto limitare sé stesso
creando un mondo bisognoso di sviluppo, dove
molte cose che noi consideriamo mali, pericoli o
tfonti di sofferenza, fanno parte in realta dei dolo-
ri del parto, che ci stimolano a collaborare con il
Creatore.” Egli ¢ presente nel piu intimo di ogni
cosa senza condizionare 'autonomia della sua
creatura, e anche questo da luogo alla legittima
autonomia delle realta terrene.”’ Questa presenza
divina, che assicura la permanenza e lo svilup-
po di ogni essere, «¢ la continuazione dell’azione
creatrice».”! Lo Spirito di Dio ha riempito "uni-
verso con le potenzialita che permettono che dal
grembo stesso delle cose possa sempre germo-
gliare qualcosa di nuovo: «La natura non ¢ altro
che la ragione di una certa arte, in specie dell’arte
divina, inscritta nelle cose, per cui le cose stesse
si muovono verso un determinato fine. Come se
il maestro costruttore di navi potesse concedere
al legno di muoversi da sé per prendere la forma
della nave».*

% Grovannt Paoro 11, Catechesi (24 aptile 1991), 6: Insegna-
menti 14/1 (1991), 856.

# 11 Catechismo insegna che Dio ha voluto ctreare un
mondo in cammino sino alla sua perfezione ultima, e che cio
implica la presenza dell'imperfezione e del male fisico: cfr Care-
chismo della Chiesa Cattolica, 310.

%0 Cfr Conc. Ecum. Vat. 11, Cost. past. Gaudinm et spes
sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 36.

31 TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae 1, q. 104, art. 1,ad 4.

52 Ip., In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, 1ib. 11, lec-
tio 14.

03



81. L’essere umano, benché supponga anche
processi evolutivi, comporta una novita non pie-
namente spiegabile dall’evoluzione di altri sistemi
aperti. Ognuno di noi dispone in sé di un’identita
personale in grado di entrare in dialogo con gli
altri e con Dio stesso. La capacita di riflessione,
il ragionamento, la creativita, l'interpretazione,
I'elaborazione artistica ed altre capacita originali
mostrano una singolarita che trascende 'ambito
fisico e biologico. La novita qualitativa implica-
ta dal sorgere di un essere personale all’interno
dell’universo materiale presuppone un’azione di-
retta di Dio, una peculiare chiamata alla vita e alla
relazione di un Tu a un altro tu. A partire dai testi
biblici, consideriamo la persona come soggetto,
che non puo mai essere ridotto alla categoria di
oggetto.

82. Sarebbe pero anche sbagliato pensare che
gli altri esseri viventi debbano essere considerati
come meri oggetti sottoposti all’arbitrario domi-
nio dell’essere umano. Quando si propone una
visione della natura unicamente come oggetto di
profitto e di interesse, cio comporta anche gravi
conseguenze per la societa. La visione che rin-
tforza larbitrio del piu forte ha favorito immense
disuguaglianze, ingiustizie e violenze per la mag-
gior parte dell'umanita, perché le risorse diven-
tano proprieta del primo arrivato o di quello che
ha piu potere: il vincitore prende tutto. L’ideale
di armonia, di giustizia, di fraternita e di pace che
Gesu propone ¢ agli antipodi di tale modello, e

04



cosi Egli lo esprimeva riferendosi ai poteri del
suo tempo: «I governanti delle nazioni domina-
no su di esse e i capi le opprimono. Tra voi non
sara cosi; ma chi vuole diventare grande tra voi,
sara vostro servitore» (M7 20,25-26).

83. 1I traguardo del cammino dell’'universo ¢
nella pienezza di Dio, che ¢ stata gia raggiunta
da Cristo risorto, fulcro della maturazione uni-
versale.” In tal modo aggiungiamo un ulteriore
argomento per rifiutare qualsiasi dominio dispo-
tico e irresponsabile dell’essere umano sulle altre
creature. Lo scopo finale delle altre creature non
siamo noi. Invece tutte avanzano, insieme a noi
e attraverso di noi, verso la meta comune, che ¢
Dio, in una pienezza trascendente dove Cristo ri-
sorto abbraccia e illumina tutto. I.’essere umano,
infatti, dotato di intelligenza e di amore, ¢ attratto
dalla pienezza di Cristo, ¢ chiamato a ricondurre
tutte le creature al loro Creatore.

IV. I MESSAGGIO DI OGNI CREATURA
NELL’ARMONIA DI TUTTO IL CREATO

84. Insistere nel dire che Iessere umano ¢ im-
magine di Dio non dovrebbe farci dimenticare

% In questa prospettiva si pone il contributo del P.
Teilhard de Chardin; cfr Paoro VI, Discorso in uno stabilinmento
chimico-farmacentico (24 febbraio 1960): Insegnamenti 4 (1966), 992-
993; Girovannt Paoro I, Lettera al reverendo P. George 1. Coyne (1
glugno 1988): Insegnamenti 11/2 (1988), 1715; BENEDETTO X VI,
Omelia nella celebrazione dei Vespri ad Aosta (24 Tuglio 2009): Inse-
gnamenti 5/2 (2009), 60.

05



che ogni creatura ha una funzione e nessuna ¢ su-
perflua. Tutto 'universo materiale ¢ un linguag-
gio dell’amore di Dio, del suo affetto smisurato
per noi. Suolo, acqua, montagne, tutto ¢ carezza
di Dio. La storia della propria amicizia con Dio
si sviluppa sempre in uno spazio geografico che
diventa un segno molto personale, e ognuno di
noi conserva nella memoria luoghi il cui ricordo
gli fa tanto bene. Chi ¢ cresciuto tra i monti, o chi
da bambino sedeva accanto al ruscello per bere,
o chi giocava in una piazza del suo quartiere,
quando ritorna in quei luoghi si sente chiamato a
recuperare la propria identita.

85. Dio ha scritto un libro stupendo, «le cui
lettere sono la moltitudine di creature presen-
ti nell'universo».®* I Vescovi del Canada hanno
espresso bene che nessuna creatura resta fuori
da questa manifestazione di Dio: «Dai piu ampi
panorami alle piu esili forme di vita, la natura ¢
una continua sorgente di meraviglia e di reveren-
za. Hssa €, inoltre, una rivelazione continua del
divino».”> I Vescovi del Giappone, da parte loro,
hanno detto qualcosa di molto suggestivo: «Per-
cepire ogni creatura che canta I'inno della sua esi-
stenza ¢ vivere con gioia nell’amore di Dio e nella

> G1ovannt Paoro 11, Catechesi (30 gennaio 2002), 6: Inse-
gnamenti 25/1 (2002), 140.

% CONFERENZA DEI VEscovi Carrorici DEL CANADA.
COMMISSIONE AFFARI SOCIALL, Lettera pastorale “You Love Al
That Exists. .. Al Things Are Yours, God, Lover of Life” (4 ottobre
2003), 1.

066



speranza».”® Questa contemplazione del creato ci
permette di scoprire attraverso ogni cosa qualche
insegnamento che Dio ci vuole comunicare, per-
ché «per il credente contemplare il creato ¢ anche
ascoltare un messaggio, udire una voce parados-
sale e silenziosa».”” Possiamo dire che «accanto
alla rivelazione propriamente detta contenuta
nelle Sacre Scritture c’¢, quindi, una manifesta-
zione divina nello sfolgorare del sole e nel calare
della notte».”® Prestando attenzione a questa ma-
nifestazione, 'essere umano impara a riconosce-
re sé stesso in relazione alle altre creature: «lo mi
esprimo esprimendo il mondo; io esploro la mia
sacralita decifrando quella del mondo».”

86. L’insieme dell’universo, con le sue mol-
teplici relazioni, mostra al meglio la ricchezza
inesauribile di Dio. San Tommaso d’Aquino ha
sottolineato sapientemente che la molteplicita e
la varieta provengono «dall'intenzione del primo
agentey, il Quale ha voluto che «cio che manca
a clascuna cosa per rappresentare la bonta divina
sia supplito dalle altre cose»,” perché la sua bon-

% CONFERENZA DEI VEscovi CATTOLICI DEL (GIAPPONE,
Reverence for Life. A Message for the Twenty-First Century (1 gennaio
2001), 89.

57 G1ovaNNI Paoro I, Catechesi (26 gennaio 2000), 5: Inse-
gnamenti 23/1 (2000), 123.

% Ip., Catechesi (2 agosto 2000), 3: Insegnamenti 23/2
(2000), 112.

59 PAUL RIC®UR, Philosophie de la volonté. 2. Finitude et Culpa-
bilité, Paris 2009, 216 (trad. it.: Finitudine e colpa, Bologna, 1970,
258).

60

Summa Theologiae 1, q. 47, art. 1.

67



ta «non puo essere adeguatamente rappresentata
da una sola creatura».”' Per questo, abbiamo bi-
sogno di cogliere la varieta delle cose nelle loro
molteplici relazioni.®” Dunque, si capisce meglio
I'importanza e il significato di qualsiasi creatura,
se la si contempla nell'insieme del piano di Dio.
Questo insegna il Catechismo: «Linterdipendenza
delle creature ¢ voluta da Dio. 1l sole e la luna,
il cedro e il piccolo fiore, 'aquila e il passero: le
innumerevoli diversita e disuguaglianze stanno a
significare che nessuna creatura basta a se stessa,
che esse esistono solo in dipendenza le une dalle
altre, per completarsi vicendevolmente, al servi-
zio le une delle altre».

87. Quando ci si rende conto del riflesso di Dio
in tutto cio che esiste, il cuore sperimenta il desi-
derio di adorare il Signore per tutte le sue creatu-
re e insieme ad esse, come appare nel bellissimo
cantico di san Francesco d’Assis:

«Laudato sie, mi’ Signore,

cum tucte le tue creature,

spetialmente messor lo frate sole,

lo qual ¢ iorno, et allumini noi per lui.

Etellu ¢ bellu e radiante cum grande splendore:
de te, Altissimo, porta significatione.

Laudato si’, mi’ Signore, per sora luna e le stelle:
in celu 'ai formate clarite et pretiose et belle.

O Thid.
2 Cfr ibid., art. 2, ad. 1; art. 3.
0 Catechismo della Chiesa Cattolica, 340.

68



Laudato si’, mi’ Signore, per frate vento

et per aere et nubilo et sereno et onne tempo,
per lo quale a le tue creature dai sustentamento.
Laudato si’, mi’ Signore, per sor’aqua,

la quale ¢ multo utile et humile et pretiosa et casta.
Laudato st’, mi’ Signore, per frate focu,

per lo quale ennallumini la nocte:

ed ello ¢ bello et iocundo et robustoso et forte ».**

88. I Vescovi del Brasile hanno messo in rilievo
che tutta la natura, oltre a manifestare Dio, ¢ luo-
go della sua presenza. In ogni creatura abita il suo
Spirito vivificante che ci chiama a una relazione
con Lui.® La scoperta di questa presenza stimo-
la in noi lo sviluppo delle «virth ecologiche».®
Ma quando diciamo questo, non dimentichiamo
che esiste anche una distanza infinita, che le cose
di questo mondo non possiedono la pienezza di
Dio. Diversamente nemmeno faremmo un bene
alle creature, perché non riconosceremmo il loro
posto proprio e autentico, e finiremmo per esige-
re indebitamente da esse cio che nella loro picco-
lezza non ci possono dare.

V. UNA COMUNIONE UNIVERSALE
89. Le creature di questo mondo non posso-

no essere considerate un bene senza proprieta-

8 Cantico delle creature: FF 263.

% Cfr CONFERENZA NAZIONALE DEI VESCOVI DEL BRASILE,
A Igreja e a questio ecoldgica, 1992, 53-54.

6 Thid., 61.

09



rio: «Sono tue, Signore, amante della vitay (Sap
11,26). Questo induce alla convinzione che, es-
sendo stati creati dallo stesso Padre, noi tutti es-
seri dell’universo siamo uniti da legami invisibili
e formiamo una sorta di famiglia universale, una
comunione sublime che ci spinge ad un rispetto
sacro, amorevole e umile. Voglio ricordare che
«Dio ci ha unito tanto strettamente al mondo
che ci circonda, che la desertificazione del suo-
lo ¢ come una malattia per ciascuno, e possiamo
lamentare I'estinzione di una specie come fosse
una mutilazione ».%’

90. Questo non significa equiparare tutti gli es-
seri viventi e togliere all’essere umano quel va-
lore peculiare che implica allo stesso tempo una
tremenda responsabilita. E nemmeno comporta
una divinizzazione della terra, che ci priverebbe
della chiamata a collaborare con essa e a proteg-
gere la sua fragilita. Queste concezioni finireb-
bero per creare nuovi squilibri nel tentativo di
fuggire dalla realta che ci interpella.®® Si avverte
a volte I'ossessione di negare alla persona umana
qualsiasi preminenza, e si porta avanti una lotta
per le altre specie che non mettiamo in atto per
difendere la pari dignita tra gli esseri umani. Cer-
tamente ci deve preoccupare che gli altri esseri
viventi non siano trattati in modo irresponsabile,

7 Esott. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 215:
AAS 105 (2013), 1109.

% Cfr Beneperro XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29
giugno 2009), 14: AAS5 101 (2009), 650.

70



ma ci dovrebbero indignare soprattutto le enor-
mi disuguaglianze che esistono tra di noi, perché
continuiamo a tollerare che alcuni si considerino
piu degni di altri. Non ci accorgiamo piu che al-
cuni si trascinano in una miseria degradante, sen-
za reali possibilita di miglioramento, mentre altri
non sanno nemmeno che farsene di cio che pos-
siedono, ostentano con vanita una pretesa supe-
riorita e lasciano dietro di sé un livello di spreco
tale che sarebbe impossibile generalizzarlo senza
distruggere il pianeta. Continuiamo nei fatti ad
ammettere che alcuni si sentano pitt umani di al-
tri, come se fossero nati con maggiori diritti.

91. Non puo essere autentico un sentimento
di intima unione con gli altri esseri della natura,
se nello stesso tempo nel cuore non c’¢ tenerez-
za, compassione e preoccupazione per gli esseri
umani. E evidente Iincoerenza di chi lotta contro
il traffico di animali a rischio di estinzione, ma
rimane del tutto indifferente davanti alla tratta di
persone, si disinteressa dei poveri, o ¢ determina-
to a distruggere un altro essere umano che non
gli ¢ gradito. Cio mette a rischio il senso della
lotta per Pambiente. Non ¢ un caso che, nel can-
tico in cui loda Dio per le creature, san Francesco
aggiunga: «LLaudato si’, mi’ Signore, per quelli ke
perdonano per lo tuo amore». Tutto ¢ collegato.
Per questo si richiede una preoccupazione per
I’'ambiente unita al sincero amore per gli esseri
umani e un costante impegno riguardo ai proble-
mi della societa.

71



92. Draltra parte, quando il cuore ¢ veramente
aperto a una comunione universale, niente e nes-
suno ¢ escluso da tale fraternita. Di conseguenza,
¢ vero anche che 'indifferenza o la crudelta verso
le altre creature di questo mondo finiscono sem-
pre per trasferirsi in qualche modo al trattamento
che riserviamo agli altri esseri umani. Il cuore ¢
uno solo e la stessa miseria che porta a maltratta-
re un animale non tarda a manifestarsi nella rela-
zione con le altre persone. Ogni maltrattamento
verso qualsiasi creatura «¢ contrario alla dignita
umana».” Non possiamo considerarci persone
che amano veramente se escludiamo dai nostri
interessi una parte della realta: «Pace, giustizia
e salvaguardia del creato sono tre questioni del
tutto connesse, che non si potranno separare in
modo da essere trattate singolarmente, a pena di
ricadere nuovamente nel riduzionismo».”” Tutto
¢ in relazione, e tutti noi esseri umani siamo uniti
come fratelli e sorelle in un meraviglioso pelle-
grinaggio, legati dall’'amore che Dio ha per cia-
scuna delle sue creature e che ci unisce anche tra
noi, con tenero affetto, al fratello sole, alla sorella
luna, al fratello fiume e alla madre terra.

VI. LA DESTINAZIONE COMUNE DEI BENI
93.  Oggi, credenti e non credenti sono d’ac-

cordo sul fatto che la terra ¢ essenzialmente una

9 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2418.

7 CONFERENZA DELL’EpIscOPATO DOMINICANO, Lettera
pastorale Sobre la relacion del hombre con la naturaleza (15 marzo
1987).

72



eredita comune, i cui frutti devono andare a be-
neficio di tutti. Per i credenti questo diventa una
questione di fedelta al Creatore, perché Dio ha
creato il mondo per tutti. Di conseguenza, ogni
approccio ecologico deve integrare una prospet-
tiva sociale che tenga conto dei diritti fondamen-
tali dei piu svantaggiati. Il principio della subor-
dinazione della proprieta privata alla destinazione
universale dei beni e, percio, il diritto universale
al loro uso, ¢ una “regola d’oro” del compor-
tamento sociale, e il «primo principio di tutto
I’ordinamento etico-sociale».” La tradizione cri-
stiana non ha mai riconosciuto come assoluto o
intoccabile il diritto alla proprieta privata, e ha
messo in risalto la funzione sociale di qualunque
forma di proprieta privata. San Giovanni Paolo
IT ha ricordato con molta enfasi questa dottrina,
dicendo che «Dio ha dato la terra a tutto il genere
umano, perché essa sostenti tutti 1 suoi membiri,
senza escludere né privilegiare nessuno».”* Sono parole
pregnanti e forti. Ha rimarcato che «non sarebbe
veramente degno dell’'uomo un tipo di sviluppo
che non rispettasse e non promuovesse 1 diritti
umani, personali e sociali, economici e politici,
inclusi i diritti delle Nazioni e dei popoli».”? Con
grande chiarezza ha spiegato che «la Chiesa di-
tende si il legittimo diritto alla proprieta privata,

' Grovannt Paoro 11, Lett. enc. Laboren exercens (14 set-
tembre 1981), 19: 445 73 (1981), 626.

7 Lett. enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), 31: AAS
83 (1991), 831.

7 Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 33:
AAS 80 (1988), 557.

73



ma insegna anche con non minor chiarezza che
su ogni proprieta privata grava sempre un’ipoteca
sociale, perché i beni servano alla destinazione
generale che Dio ha loro dato».™ Pertanto affer-
ma che «non ¢ secondo il disegno di Dio gestire
questo dono in modo tale che i suoi benefici sia-
no a vantaggio soltanto di alcuni pochi».” Que-
sto mette seriamente in discussione le abitudini
ingiuste di una parte dell'umanita.”

94. 1l ricco e il povero hanno uguale digni-
ta, perché «il Signore ha creato 'uno e I'altro»
(Pr 22,2), «egli ha creato il piccolo e il grande»
(Sap 6,7), e «fa sorgere il suo sole sui cattivi e
sui buoni» (M7 5,45). Questo ha conseguenze
pratiche, come quelle enunciate dai Vescovi del
Paraguay: «Ogni contadino ha diritto naturale a
possedere un appezzamento ragionevole di terra,
dove possa stabilire la sua casa, lavorare per il so-
stentamento della sua famiglia e avere sicurezza
per la propria esistenza. Tale diritto dev’essere
garantito perché il suo esercizio non sia illusorio
ma reale. Il che significa che, oltre al titolo di pro-
prieta, il contadino deve contare su mezzi di for-
mazione tecnica, prestiti, assicurazioni e accesso
al mercato.”’

™ Discorso agli indigeni ¢ ai campesinos del Messico, Cuilapdn (29
gennaio 1979), 6: AAS 71 (1979), 209.

> Omselia nella Messa celebrata per gli agricoltori a Recife, Brasile
(7 luglio 1980), 4: AAS 72 (1980), 926.

% Cfr Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990, 8:
AAS 82 (1990), 152.

77 CONFERENZA EPISCOPALE PARAGUAYANA, Lettera pasto-
rale E/ campesino paraguayo y la tierra (12 giugno 1983), 2, 4, d.

74



95.  L’ambiente ¢ un bene collettivo, patrimonio
di tutta 'umanita e responsabilita di tutti. Chi ne
possiede una parte ¢ solo per amministrarla a be-
neficio di tutti. Se non lo facciamo, ci carichiamo
sulla coscienza il peso di negare I’esistenza degli
altri. Per questo 1 Vescovi della Nuova Zelanda si
sono chiesti che cosa significa il comandamen-
to “non uccidere” quando «un venti per cento
della popolazione mondiale consuma risorse in
misura tale da rubare alle nazioni povere e alle
future generazioni cio di cui hanno bisogno per

sopravvivere».’

VII. Lo sGUARDO DI GESU

96. Gesu fa propria la fede biblica nel Dio crea-
tore e mette in risalto un dato fondamentale: Dio
¢ Padre (cfr Mz 11,25). Nei dialoghi con i suoi
discepoli, Gesu li invitava a riconoscere la rela-
zione paterna che Dio ha con tutte le creature,
e ricordava loro con una commovente tenerezza
come ciascuna di esse ¢ importante ai suoi occhi:
«Cinque passeri non si vendono forse per due
soldi? Eppure nemmeno uno di essi ¢ dimentica-
to davanti a Dio» (L¢ 12,6). « Guardate gli uccelli
del cielo: non seminano e non mietono, né rac-
colgono nei granai; eppure il Padre vostro celeste

li nutre» (M? 6,20).

"8 CONFERENZA EPISCOPALE DELLA NUOVA ZELANDA, SZate-
ment on Environmental Issues, Wellington (1 settembre 2000).

75



97. 11 Signore poteva invitare gli altri ad esse-
re attenti alla bellezza che ¢’¢ nel mondo, perché
Egli stesso era in contatto continuo con la natura
e le prestava un’attenzione piena di affetto e di
stupore. Quando percorreva ogni angolo della
sua terra, si fermava a contemplare la bellezza
seminata dal Padre suo, e invitava i discepoli a
cogliere nelle cose un messaggio divino: « Alzate
1 vostri occhi e guardate i campi, che gia bion-
deggiano per la mietitura» (Gr 4,35). «Il regno
det cieli ¢ simile a un granello di senape, che un
uomo prese e semino nel suo campo. Esso ¢ il
piu piccolo di tutti i semi ma, una volta cresciuto,
¢ piu grande delle altre piante dell’orto e diventa
un albero» (Mr13,31-32).

98. Gesu viveva una piena armonia con la crea-
zione, e gli altri ne rimanevano stupiti: « Chi ¢ mai
costui, che perfino i venti e il mare gli obbedi-
scono?» (Mz8,27). Non appariva come un asceta
separato dal mondo o nemico delle cose piace-
voli della vita. Riferendosi a sé stesso affermava:
«F venuto il Figlio dell'uomo, che mangia e beve,
e dicono: “Ecco, ¢ un mangione e un beone”»
(Mr 11,19). Era distante dalle filosofie che di-
sprezzavano il corpo, la materia e le realta di que-
sto mondo. Tuttavia, questi dualismi malsani han-
no avuto un notevole influsso su alcuni pensatori
cristiani nel corso della storia e hanno deformato
il Vangelo. Gesu lavorava con le sue mani, pren-
dendo contatto quotidiano con la materia creata
da Dio per darle forma con la sua abilita di ar-
tigiano. E degno di nota il fatto che la maggior
parte della sua vita ¢ stata dedicata a questo im-

76



pegno, in un’esistenza semplice che non suscitava
alcuna ammirazione: «Non ¢ costui il falegname,
il figlio di Maria?» (Me 6,3). Cosi ha santificato il
lavoro e gli ha conferito un peculiare valore per
la nostra maturazione. San Giovanni Paolo II
insegnava che «sopportando la fatica del lavoro
in unione con Cristo crocifisso per noi, 'uomo
collabora in qualche modo col Figlio di Dio alla
redenzione dell’'umanita».”

99.  Secondo la comprensione cristiana della re-
alta, il destino dell’intera creazione passa attraver-
so il mistero di Cristo, che ¢ presente fin dall’ori-
gine: « Tutte le cose sono state create per mezzo
di lui e in vista di lui» (Co/ 1,16).* 1l prologo del
Vangelo di Giovanni (1,1-18) mostra Dattivita
creatrice di Cristo come Parola divina (LLggos). Ma
questo prologo sorprende per la sua affermazio-
ne che questa Parola «si fece carne» (Gv 1,14).
Una Persona della Trinita si ¢ inserita nel cosmo
creato, condividendone il destino fino alla croce.
Dall’'inizio del mondo, ma in modo particolare a
partire dall’incarnazione, il mistero di Cristo ope-
ra in modo nascosto nell’insieme della realta na-
turale, senza per questo ledere la sua autonomia.

100. II Nuovo Testamento non solo ci parla del
Gesu terreno e della sua relazione tanto concreta

" Lett. enc. Laborem exercens (14 settembre 1981), 27:
AAS 73 (1981), 645.

8 Per tale motivo san Giustino poté patlare di «semi del
Verbo» nel mondo: cfr II Apologia 8, 1-2; 13, 3-6: PG 6,457-458;
467.

77



e amorevole con il mondo. Lo mostra anche ti-
sorto e glorioso, presente in tutto il creato con la
sua signoria universale: «F piaciuto infatti a Dio
che abiti in lui tutta la pienezza e che per mezzo
di lui e in vista di lui siano riconciliate tutte le
cose, avendo pacificato con il sangue della sua
croce sia le cose che stanno sulla terra, sia quelle
che stanno nei cieli» (Co/1,19-20). Questo ci pro-
ietta alla fine dei tempi, quando il Figlio conse-
gnera al Padre tutte le cose, cosi che «Dio sia tut-
to in tutti» (7 Cor 15,28). In tal modo, le creature
di questo mondo non ci si presentano pit come
una realta meramente naturale, perché il Risorto
le avvolge misteriosamente e le orienta a un de-
stino di pienezza. Gli stessi fiori del campo e gli
uccelli che Egli contemplo ammirato con 1 suoi
occhi umani, ora sono pieni della sua presenza
luminosa.

78



CAPITOLO TERZO

LA RADICE UMANA
DELLA CRISI ECOLOGICA

101. A nulla ci servira descrivere i sintomi, se
non riconosciamo la radice umana della crisi eco-
logica. Vi ¢ un modo di comprendere la vita e
I’azione umana che ¢ deviato e che contraddice la
realta fino al punto di rovinarla. Perché non pos-
siamo fermarci a riflettere su questo? Propongo
pertanto di concentrarci sul paradigma tecnocra-
tico dominante e sul posto che vi occupano les-
sere umano e la sua azione nel mondo.

I. LA TECNOLOGIA: CREATIVITA E POTERE

102. I’umanita ¢ entrata in una nuova era in cui
la potenza della tecnologia ci pone di fronte ad
un bivio. Siamo gli eredi di due secoli di enormi
ondate di cambiamento: la macchina a vapore, la
terrovia, il telegrafo, lelettricita, 'automobile, I’a-
ereo, le industrie chimiche, la medicina moderna,
I'informatica e, piu recentemente, la rivoluzione
digitale, la robotica, le biotecnologie e le nanotec-
nologie. E giusto rallegrarsi per questi progressi
ed entusiasmarsi di fronte alle ampie possibilita
che ci aprono queste continue novita, perché «la
scienza e la tecnologia sono un prodotto mera-
viglioso della creativita umana che ¢ un dono di

79



Dio».®! La trasformazione della natura a fini di
utilita ¢ una caratteristica del genere umano fin
dai suoi inizi, e in tal modo la tecnica «esprime la
tensione dell’animo umano verso il graduale su-
peramento di certi condizionamenti materiali».*
La tecnologia ha posto rimedio a innumerevoli
mali che affliggevano e limitavano ’essere uma-
no. Non possiamo non apprezzare e ringrazia-
re per 1 progressi conseguiti, specialmente nella
medicina, nell'ingegneria e nelle comunicazioni.
E come non riconoscere tutti gli sforzi di molti
scienziati e tecnici che hanno elaborato alternati-
ve per uno sviluppo sostenibile?

103. La tecnoscienza, ben orientata, ¢ in grado
non solo di produrre cose realmente preziose per
migliorare la qualita della vita dell’essere umano,
a partire dagli oggetti di uso domestico fino ai
grandi mezzi di trasporto, ai ponti, agli edifici,
agli spazi pubblici. E anche capace di produrre il
bello e di far compiere all’essere umano, immerso
nel mondo materiale, il “salto” nell’ambito della
bellezza. Si puo negare la bellezza di un aereo, o
di alcuni grattacieli? Vi sono preziose opere pit-
toriche e musicali ottenute mediante il ricorso ai
nuovi strumenti tecnici. In tal modo, nel deside-
rio di bellezza dell’artefice e in chi quella bellezza
contempla si compie il salto verso una certa pie-
nezza propriamente umana.

81 Grovannt Paoro 11, Discorso ai rappresentanti della scienza,
della cultura e degli alti studi nell’'Universita delle Nazioni Unite, Hiro-
shima (25 febbraio 1981), 3: AAS 73 (1981), 422.

8 BenepeTrTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2009), 69: 445 101 (2009), 702.

80



104. Tuttavia non possiamo ignorare che le-
nergia nucleare, la biotecnologia, l'informatica,
la conoscenza del nostro stesso DNA e altre
potenzialita che abbiamo acquisito ci offrono
un tremendo potere. Anzi, danno a coloro che
detengono la conoscenza e soprattutto il potere
economico per sfruttarla un dominio impressio-
nante sull’insieme del genere umano e del mon-
do intero. Mai 'umanita ha avuto tanto potere
su sé stessa € niente garantisce che lo utilizzera
bene, soprattutto se si considera il modo in cui se
ne sta servendo. Basta ricordare le bombe atomi-
che lanciate in pieno XX secolo, come il grande
spiegamento di tecnologia ostentato dal nazismo,
dal comunismo e da altri regimi totalitari al ser-
vizio dello sterminio di milioni di persone, senza
dimenticare che oggi la guerra dispone di stru-
menti sempre piu micidiali. In quali mani sta e in
quali puo giungere tanto potere? E terribilmen-
te rischioso che esso risieda in una piccola parte
dell’'umanita.

105.  Si tende a credere che «ogni acquisto di
potenza sia semplicemente progresso, accresci-
mento di sicurezza, di utilita, di benessere, di
forza vitale, di pienezza di valoti»,® come se la
realta, il bene e la verita sbocciassero spontanea-
mente dal potere stesso della tecnologia e dell’e-
conomia. Il fatto ¢ che «'uomo moderno non ¢

8 RoMANO GUARDINL, Das Ende der Nenzeit, Witzburg
1965°, 87 (ed. it.: La fine dell'epoca moderna, Brescia 1987, 80).

81



stato educato al retto uso della potenzax»,™ pet-
ché 'immensa crescita tecnologica non ¢ stata ac-
compagnata da uno sviluppo dell’essere umano
per quanto riguarda la responsabilita, 1 valori e
la coscienza. Ogni epoca tende a sviluppare una
scarsa autocoscienza dei propri limiti. Per tale
motivo ¢ possibile che oggi 'umanita non avver-
ta la serieta delle sfide che le si presentano, e «la
possibilita del'uvomo di usare male della sua po-
tenza ¢ in continuo aumento» quando «non esi-
stono norme di liberta, ma solo pretese necessita
di utilita e di sicurezza».®> I’essere umano non €&
pienamente autonomo. La sua liberta si ammala
quando si consegna alle forze cieche dell'incon-
scio, dei bisogni immediati, dell’egoismo, della
violenza brutale. In tal senso, ¢ nudo ed esposto
di fronte al suo stesso potere che continua a cre-
scere, senza avere gli strumenti per controllarlo.
Puo disporre di meccanismi superficiali, ma pos-
siamo affermare che gli mancano un’etica ade-
guatamente solida, una cultura e una spiritualita
che realmente gli diano un limite e lo contengano
entro un lucido dominio di sé.

II. 1.A GLOBALIZZAZIONE
DEL PARADIGMA TECNOCRATICO

106. 1I problema fondamentale ¢ un altro, an-
cora piu profondo: il modo in cui di fatto I'u-
manita ha assunto la tecnologia e il suo sviluppo

S Ibid. (ed. it.: 81).
5 Ibid, 87-88 (ed. it.: 81).

82



insieme ad un paradigma omogeneo e unidimensionale.
In tale paradigma risalta una concezione del sog-
getto che progressivamente, nel processo logico-
razionale, comprende e in tal modo possiede
I'oggetto che si trova all’esterno. Tale soggetto
si esplica nello stabilire il metodo scientifico con
la sua sperimentazione, che ¢ gia esplicitamente
una tecnica di possesso, dominio e trasformazio-
ne. B come se il soggetto si trovasse di fronte
alla realta informe totalmente disponibile alla sua
manipolazione. L’intervento dell’essere umano
sulla natura si ¢ sempre verificato, ma per molto
tempo ha avuto la caratteristica di accompagna-
re, di assecondare le possibilita offerte dalle cose
stesse. i trattava di ricevere quello che la realta
naturale da sé permette, come tendendo la mano.
Viceversa, ora cio che interessa ¢ estrarre tutto
quanto ¢ possibile dalle cose attraverso I'imposi-
zione della mano umana, che tende ad ignorare o
a dimenticare la realta stessa di cio che ha dinanzi.
Per questo l'essere umano e le cose hanno cessa-
to di darsi amichevolmente la mano, diventando
invece dei contendenti. Da qui si passa facilmen-
te all’idea di una crescita infinita o illimitata, che
ha tanto entusiasmato gli economisti, 1 teorici
della finanza e della tecnologia. Cio suppone la
menzogna circa la disponibilita infinita dei beni
del pianeta, che conduce a “spremerlo” fino al
limite e oltre il limite. Si tratta del falso presup-
posto che «esiste una quantita illimitata di ener-
gia e di mezzi utilizzabili, che la loro immediata
rigenerazione ¢ possibile e che gli effetti negativi

83



delle manipolazioni della natura possono essere
facilmente assorbiti».?

107.  Possiamo percio affermare che all’origine
di molte difficolta del mondo attuale vi € anzitut-
to la tendenza, non sempre cosciente, a imposta-
re la metodologia e gli obiettivi della tecnoscienza
secondo un paradigma di comprensione che con-
diziona la vita delle persone e il funzionamento
della societa. Gli effetti dell’applicazione di que-
sto modello a tutta la realta, umana e sociale, si
constatano nel degrado dell’ambiente, ma questo
¢ solo un segno del riduzionismo che colpisce la
vita umana e la societa in tutte le loro dimensioni.
Occorre riconoscere che 1 prodotti della tecnica
non sono neutri, perché creano una trama che fi-
nisce per condizionare gli stili di vita e orientano
le possibilita sociali nella direzione degli interessi
di determinati gruppi di potere. Certe scelte che
sembrano puramente strumentali, in realta sono
scelte attinenti al tipo di vita sociale che si inten-
de sviluppare.

108.  Non si puo pensare di sostenere un altro
paradigma culturale e servirsi della tecnica come
di un mero strumento, perché oggi il paradigma
tecnocratico € diventato cosi dominante, che ¢
molto difficile prescindere dalle sue risorse, e an-
cora piu difficile ¢ utilizzare le sue risorse sen-
za essere dominati dalla sua logica. E diventato

86 PonTIFIcIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE,

Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 462.

84



contro-culturale scegliere uno stile di vita con
obiettivi che almeno in parte possano essere in-
dipendenti dalla tecnica, dai suoi costi e dal suo
potere globalizzante e massificante. Di fatto la
tecnica ha una tendenza a far si che nulla riman-
ga fuori dalla sua ferrea logica, e «'uomo che ne
¢ il protagonista sa che, in ultima analisi, non si
tratta né di utilita, né di benessere, ma di domi-
nio; dominio nel senso esttemo della parola».”’
Per questo «cerca di afferrare gli elementi della
natura ed insieme quelli dell’esistenza umana».®
Si riducono cost la capacita di decisione, la liberta
pit autentica e lo spazio per la creativita alterna-
tiva degli individui.

109. 1I paradigma tecnocratico tende ad eset-
citare il proprio dominio anche sull’economia e
sulla politica. I’economia assume ogni sviluppo
tecnologico in funzione del profitto, senza pre-
stare attenzione a eventuali conseguenze negati-
ve per I'essere umano. La finanza soffoca I'eco-
nomia reale. Non si ¢ imparata la lezione della
crisi finanziaria mondiale e con molta lentezza si
impara quella del deterioramento ambientale. In
alcuni circoli si sostiene che 'economia attuale
e la tecnologia risolveranno tutti i problemi am-
bientali, allo stesso modo in cui si afferma, con
un linguaggio non accademico, che i problemi
della fame e della miseria nel mondo si risolve-

7 RoMANO GUARDINI, Das Ende der Nenzeit, 63-64 (ed. it.:
La fine dell’epoca moderna, 58).
8 Ihid., 64 (ed. it.: 58).

85



ranno semplicemente con la crescita del merca-
to. Non ¢ una questione di teorie economiche,
che forse nessuno oggi osa difendere, bensi del
loro insediamento nello sviluppo fattuale dell’e-
conomia. Coloro che non lo affermano con le
parole lo sostengono con i fatti, quando non
sembrano preoccuparsi per un giusto livello della
produzione, una migliore distribuzione della ric-
chezza, una cura responsabile dell’ambiente o 1
diritti delle generazioni future. Con il loro com-
portamento affermano che 'obiettivo della mas-
simizzazione dei profitti ¢ sufficiente. Il mercato
da solo pero non garantisce lo sviluppo umano
integrale e linclusione sociale.”” Nel frattempo,
abbiamo una «sorta di supersviluppo dissipatore
e consumistico che contrasta in modo inaccet-
tabile con perduranti situazioni di miseria disu-
manizzante»,” mentre non si mettono a punto
con sufficiente celerita istituzioni economiche e
programmi sociali che permettano ai pit poveri
di accedere in modo regolare alle risorse di base.
Non ci si rende conto a sufficienza di quali sono
le radici piu profonde degli squilibri attuali, che
hanno a che vedere con lorientamento, 1 fini, il
senso e il contesto sociale della crescita tecnolo-
gica ed economica.

110.  La specializzazione propria della tecnolo-
gia implica una notevole difficolta ad avere uno

8 Cfr Beneperro XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29
giugno 2009), 35: 445 101 (2009), 671.
% Ibid., 22: p. 657.

86



sguardo d’insieme. La frammentazione del sape-
re assolve la propria funzione nel momento di
ottenere applicazioni concrete, ma spesso con-
duce a perdere il senso della totalita, delle rela-
zioni che esistono tra le cose, dell’otizzonte am-
pio, senso che diventa irrilevante. Questo stesso
fatto impedisce di individuare vie adeguate per
risolvere i problemi pit complessi del mondo at-
tuale, soprattutto quelli dell’'ambiente e dei pove-
ri, che non si possono affrontare a partire da un
solo punto di vista o da un solo tipo di interes-
si. Una scienza che pretenda di offrire soluzioni
alle grandi questioni, dovrebbe necessariamente
tener conto di tutto cio che la conoscenza ha
prodotto nelle altre aree del sapere, comprese la
filosofia e I’etica sociale. Ma questo ¢ un modo di
agire difficile da portare avanti oggi. Percio non si
possono nemmeno riconoscere dei veri orizzonti
etici di riferimento. La vita diventa un abbando-
narsi alle circostanze condizionate dalla tecnica,
intesa come la principale risorsa per interpretare
Iesistenza. Nella realta concreta che ci interpella,
appaiono diversi sintomi che mostrano I’errore,
come il degrado ambientale, ’ansia, la perdita del
senso della vita e del vivere insieme. Si dimostra

cosi ancora una volta che «la realta ¢ superiore
all’ideax».”!

111.  La cultura ecologica non si puo ridurre a
una serie di risposte urgenti e parziali ai problemi

' Esort. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 231:
AAS 105 (2013), 1114.

87



che si presentano riguardo al degrado ambientale,
all’esaurimento delle riserve naturali e all'inquina-
mento. Dovrebbe essere uno sguardo diverso, un
pensiero, una politica, un programma educativo,
uno stile di vita e una spiritualita che diano forma
ad una resistenza di fronte all’avanzare del para-
digma tecnocratico. Diversamente, anche le mi-
gliori iniziative ecologiste possono finire rinchiuse
nella stessa logica globalizzata. Cercare solamente
un rimedio tecnico per ogni problema ambientale
che si presenta, significa isolare cose che nella re-
alta sono connesse, e nascondere 1 veri e piu pro-
fondi problemi del sistema mondiale.

112. E possibile, tuttavia, allargare nuovamente
lo sguardo, e la liberta umana ¢ capace di limita-
re la tecnica, di orientarla, e di metterla al servi-
zio di un altro tipo di progresso, piu sano, piu
umano, piu sociale e piu integrale. La liberazione
dal paradigma tecnocratico imperante avviene di
fatto in alcune occasioni. Per esempio, quando
comunita di piccoli produttori optano per sistemi
di produzione meno inquinanti, sostenendo un
modello di vita, di felicita e di convivialita non
consumistico. O quando la tecnica si orienta pri-
oritariamente a risolvere i problemi concreti degli
altri, con 'impegno di aiutarli a vivere con piu
dignita e meno sofferenze. E ancora quando la
ricerca creatrice del bello e la sua contemplazione
riescono a superare il potere oggettivante in una
sorta di salvezza che si realizza nel bello e nella
persona che lo contempla. I.’autentica umanita,

88



che invita a2 una nuova sintesi, sembra abitare in
mezzo alla civilta tecnologica, quasi impercet-
tibilmente, come la nebbia che filtra sotto una
porta chiusa. Sara una promessa permanente,
nonostante tutto, che sboccia come un’ostinata
resistenza di cio che ¢ autentico?

113. D’altronde, la gente ormai non sembra
credere in un futuro felice, non confida cieca-
mente in un domani migliore a partire dalle at-
tuali condizioni del mondo e dalle capacita tec-
niche. Prende coscienza che il progresso della
scienza e della tecnica non equivale al progresso
dell’'umanita e della storia, e intravede che sono
altre le strade fondamentali per un futuro felice.
Ciononostante, neppure immagina di rinunciare
alle possibilita che offre la tecnologia. I'umani-
ta si ¢ modificata profondamente e ’'accumularsi
di continue novita consacra una fugacita che ci
trascina in superficie in un’unica direzione. Di-
venta difficile fermarci per recuperare la profon-
dita della vita. Se Parchitettura riflette lo spirito
di un’epoca, le megastrutture e le case in serie
esprimono lo spirito della tecnica globalizzata, in
cui la permanente novita dei prodotti si unisce a
una pesante noia. Non rassegniamoci a questo
e non rinunciamo a farci domande sui fini e sul
senso di ogni cosa. Diversamente, legittimeremo
soltanto lo stato di fatto e avremo bisogno di piu
surrogati per sopportare il vuoto.

114.  Cio che sta accadendo ci pone di fronte
all’'urgenza di procedere in una coraggiosa rivo-

89



luzione culturale. ILa scienza e la tecnologia non
sono neutrali, ma possono implicare dall’inizio
alla fine di un processo diverse intenzioni e pos-
sibilita, e possono configurarsi in vari modi. Nes-
suno vuole tornare all’epoca delle caverne, pero
¢ indispensabile rallentare la marcia per guardare
la realta in un altro modo, raccogliere gli sviluppi
positivi e sostenibili, e al tempo stesso recuperare
i valori e 1 grandi fini distrutti da una sfrenatezza
megalomane.

III. CRISI E CONSEGUENZE
DELL’ANTROPOCENTRISMO MODERNO

115.  L’antropocentrismo moderno, paradossal-
mente, ha finito per collocare la ragione tecnica al
di sopra della realta, perché questo essere umano
«non sente piu la natura né come norma valida, né
come vivente rifugio. La vede senza ipotesi, obiet-
tivamente, come spazio e materia in cui realizzare
un’opera nella quale gettarsi tutto, e non importa
che cosa ne risultera».” In tal modo, si sminuisce il
valore intrinseco del mondo. Ma se ’essere umano
non riscopre il suo vero posto, non comprende in
maniera adeguata sé stesso e finisce per contrad-
dire la propria realta. «Non solo la terra ¢ stata
data da Dio all'uvomo, che deve usarla rispettando
Iintenzione originaria di bene, secondo la quale gli
¢ stata donata; ma 'uomo ¢ donato a sé stesso da

2 ROMANO GUARDINL, Das Ende der Neuzeit, 63 (ed. it.: La
[Jine dell’epoca moderna, 57-58).

90



Dio e deve, percio, rispettare la struttura naturale
e morale, di cui ¢ stato dotato».”

116. Nella modernita si € verificato un notevo-
le eccesso antropocentrico che, sotto altra veste,
oggl continua a minare ogni riferimento a qual-
cosa di comune e ogni tentativo di rafforzare i
legami sociali. Per questo ¢ giunto il momento
di prestare nuovamente attenzione alla realta con
1 limiti che essa impone, 1 quali a loro volta co-
stituiscono la possibilita di uno sviluppo umano
e sociale piu sano e fecondo. Una presentazione
inadeguata dell’antropologia cristiana ha finito
per promuovere una concezione errata della rela-
zione dell’essere umano con il mondo. Molte vol-
te ¢ stato trasmesso un sogno prometeico di do-
minio sul mondo che ha provocato 'impressione
che la cura della natura sia cosa da deboli. Invece
interpretazione corretta del concetto dell’essere
umano come signore dell’universo ¢ quella di in-
tendetlo come amministratore responsabile.”

117. La mancanza di preoccupazione per mi-
surare i danni alla natura e impatto ambientale
delle decisioni, ¢ solo il riflesso evidente di un
disinteresse a riconoscere il messaggio che la
natura porta inscritto nelle sue stesse strutture.

% Giovanni Paoro 11, Lett. enc. Centesimns annus (1 mag-
gio 1991), 38: A4.A4S 83 (1991), 841.

% Cfr Dichiarazione Love for Creation. An Asian Response to
the Ecological Crisis, Colloquio promosso dalla Federazione delle
Conferenze dei Vescovi dell’Asia (Tagaytay, 31 gennaio-5 feb-
braio 1993), 3.3.2.

91



Quando non si riconosce nella realta stessa 'im-
portanza di un povero, di un embrione umano,
di una persona con disabilita — per fare solo al-
cuni esempi —, difficilmente si sapranno ascoltare
le grida della natura stessa. Tutto ¢ connesso. Se
I’essere umano si dichiara autonomo dalla realta e
si costituisce dominatore assoluto, la stessa base
della sua esistenza si sgretola, perché «Invece
di svolgere il suo ruolo di collaboratore di Dio
nell’opera della creazione, 'uomo si sostituisce a
Dio e cosi finisce col provocare la ribellione della
natura».”

118.  Questa situazione ci conduce ad una schi-
zofrenia permanente, che va dall’esaltazione tec-
nocratica che non riconosce agli altri esseri un
valore proprio, fino alla reazione di negare ogni
peculiare valore all’essere umano. Ma non si puo
prescindere dall’'umanita. Non ci sara una nuo-
va relazione con la natura senza un essere uma-
no nuovo. Non c’¢ ecologia senza un’adeguata
antropologia. Quando la persona umana viene
considerata solo un essere in piu tra gli altri, che
deriva da un gioco del caso o da un determini-
smo fisico, «si corre il rischio che si affievolisca
nelle persone la coscienza della responsabilita».”
Un antropocentrismo deviato non deve neces-
sariamente cedere il passo a un “biocentrismo”,

% Giovannt Paoro 11, Lett. enc. Centesimus annus (1 mag-
gio 1991), 37: . AAS 83 (1991), 840.

% BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della
Pace 2010, 2: 445 102 (2010), 41.

92



perché cio implicherebbe introdurre un nuovo
squilibrio, che non solo non risolvera i proble-
mi, bensi ne aggiungera altri. Non si puo esigere
da parte dell’essere umano un impegno verso il
mondo, se non si riconoscono e non si valotiz-
zano al tempo stesso le sue peculiari capacita di
conoscenza, volonta, liberta e responsabilita.

119. La critica all’antropocentrismo deviato
non dovrebbe nemmeno collocare in secondo
piano il valore delle relazioni tra le persone. Se la
crisi ecologica ¢ un emergere o una manifestazio-
ne esterna della crisi etica, culturale e spirituale
della modernita, non possiamo illuderci di risa-
nare la nostra relazione con la natura e 'ambien-
te senza risanare tutte le relazioni umane fonda-
mentali. Quando il pensiero cristiano rivendica
per Pessere umano un peculiare valore al di sopra
delle altre creature, da spazio alla valorizzazione
di ogni persona umana, e cosi stimola il rico-
noscimento dell’altro. I’apertura ad un “tu” in
grado di conoscere, amare ¢ dialogare continua
ad essere la grande nobilta della persona umana.
Percio, in ordine ad un’adeguata relazione con
il creato, non c’¢ bisogno di sminuire la dimen-
sione sociale dell’essere umano e neppure la sua
dimensione trascendente, la sua apertura al “Tu”
divino. Infatti, non si puo proporre una relazio-
ne con 'ambiente a prescindere da quella con le
altre persone e con Dio. Sarebbe un individuali-
smo romantico travestito da bellezza ecologica e
un asfissiante rinchiudersi nel'immanenza.

93



120. Dal momento che tutto ¢ in relazione, non
¢ neppure compatibile la difesa della natura con
la giustificazione dell’aborto. Non appare prati-
cabile un cammino educativo per l'accoglienza
degli esseri deboli che ci circondano, che a volte
sono molesti o importuni, quando non si da pro-
tezione a un embrione umano benché il suo arri-
vo sia causa di disagi e difficolta: «Se si perde la
sensibilita personale e sociale verso 'accoglienza
di una nuova vita, anche altre forme di accoglien-
za utili alla vita sociale si inaridiscono».”’

121.  Siattende ancora lo sviluppo di una nuova
sintesi che superi le false dialettiche degli ultimi
secoli. Lo stesso cristianesimo, mantenendosi
fedele alla sua identita e al tesoro di verita che
ha ricevuto da Gesu Cristo, sempre si ripensa ¢
si riesprime nel dialogo con le nuove situazioni
storiche, lasciando sbocciare cosi la sua perenne
novita.”

17 relativismo pratico

122.  Un antropocentrismo deviato da luo-
go a uno stile di vita deviato. Nell’Esortazione
apostolica Evangelii gaudium ho fatto riferimento
al relativismo pratico che caratterizza la nostra
epoca, e che ¢ «ancora piu pericoloso di quel-

77 Ip., Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 28:
AAS 101 (2009), 663.

% Cfr VINCENZO DI LERINS, Commonitorium primun, cap.
23: PL. 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur, dilatetur tempo-
re, sublimetur actate.

94



lo dottrinale».” Quando P'essere umano pone sé
stesso al centro, finisce per dare priorita assoluta
al suol interessi contingent, ¢ tutto il resto diven-
ta relativo. Percido non dovrebbe meravigliare il
tatto che, insieme all’onnipresenza del paradigma
tecnocratico e all’adorazione del potere umano
senza limiti, si sviluppi nei soggetti questo relati-
vismo, in cui tutto diventa irrilevante se non set-
ve al proprti interessi immediati. Vi ¢ in questo
una logica che permette di comprendere come
si alimentino a vicenda diversi atteggiamenti che
provocano al tempo stesso il degrado ambientale
e il degrado sociale.

123.  La cultura del relativismo ¢ la stessa pa-
tologia che spinge una persona ad approfittare
di un’altra e a trattarla come un mero oggetto,
obbligandola a lavori forzati, o riducendola in
schiavitl a causa di un debito. E la stessa logica
che porta a sfruttare sessualmente i bambini, o ad
abbandonare gli anziani che non servono ai propri
interessi. E anche la logica interna di chi afferma:
lasciamo che le forze invisibili del mercato regoli-
no P'economia, perché i loro effetti sulla societa e
sulla natura sono danni inevitabili. Se non ci sono
verita oggettive né principi stabili, al di fuori del-
la soddisfazione delle proprie aspirazioni e delle
necessita immediate, che limiti possono avere la
tratta degli esseri umani, la criminalita organizzata,
il narcotraffico, il commercio di diamanti insan-

% N. 80: AAS 105 (2013), 1053.

95



guinati e di pelli di animali in via di estinzione?
Non ¢ la stessa logica relativista quella che giusti-
fica 'acquisto di organi dei poveri allo scopo di
venderli o di utilizzarli per la sperimentazione, o
lo scarto di bambini perché non rispondono al de-
siderio dei loro genitori? E la stessa logica “usa e
getta” che produce tanti rifiuti solo per il desiderio
disordinato di consumare piu di quello di cui real-
mente si ha bisogno. E allora non possiamo pen-
sare che i programmi politici o la forza della legge
basteranno ad evitare i comportamenti che colpi-
scono 'ambiente, perché quando ¢ la cultura che
si corrompe e non si riconosce piu alcuna verita
oggettiva o principi universalmente validi, le leggi
verranno intese solo come imposizioni arbitrarie e
come ostacoli da evitare.

La necessita di difendere il lavoro

124. In qualunque impostazione di ecologia
integrale, che non escluda I’essere umano, ¢ in-
dispensabile integrare il valore del lavoro, tanto
sapientemente sviluppato da san Giovanni Pa-
olo II nella sua Enciclica Laborem exercens. Ri-
cordiamo che, secondo il racconto biblico della
creazione, Dio pose 'essere umano nel giardino
appena creato (cfr Gen 2,15) non solo per pren-
dersi cura dell’esistente (custodire), ma per lavo-
rarvi affinché producesse frutti (coltivare). Cosi
gli operai e gli artigiani «assicurano la creazione
eternax» (8577 38,34). In realta, 'intervento umano
che favorisce il prudente sviluppo del creato ¢ il
modo piu adeguato di prendersene cura, perché

96



implica il porsi come strumento di Dio per aiu-
tare a far emergere le potenzialita che Egli stes-
so ha inscritto nelle cose: «Il Signore ha creato
medicamenti dalla terra, 'uomo assennato non li

disprezza» (§ir 38,4).

125.  Se cerchiamo di pensare quali siano le re-
lazioni adeguate dell’essere umano con il mondo
che lo circonda, emerge la necessita di una cor-
retta concezione del lavoro, perché, se parliamo
della relazione dell’essere umano con le cose,
si pone linterrogativo circa il senso e la finalita
dell’azione umana sulla realta. Non parliamo solo
del lavoro manuale o del lavoro della terra, bensi
di qualsiasi attivita che implichi qualche trasfor-
mazione dell’esistente, dall’elaborazione di un
studio sociale fino al progetto di uno sviluppo
tecnologico. Qualsiasi forma di lavoro presuppo-
ne un’idea sulla relazione che 'essere umano puo
o deve stabilire con P'altro da sé. La spiritualita
cristiana, insieme con lo stupore contemplativo
per le creature che troviamo in san Francesco
d’Assisi, ha sviluppato anche una ricca e sana
comprensione del lavoro, come possiamo riscon-
trare, per esempio, nella vita del beato Charles de
Foucauld e dei suoi discepoli.

126. Raccogliamo anche qualcosa dalla lunga
tradizione monastica. All’inizio essa favori in un
certo modo la fuga dal mondo, tentando di al-
lontanarsi dalla decadenza urbana. Per questo i
monaci cercavano il deserto, convinti che fosse il
luogo adatto per riconoscere la presenza di Dio.

97



Successivamente, san Benedetto da Norcia volle
che 1 suoi monaci vivessero in comunita, unen-
do la preghiera e lo studio con il lavoro manua-
le (Ora et labora). Questa introduzione del lavoro
manuale intriso di senso spirituale si rivelo rivo-
luzionaria. Si imparo a cercare la maturazione e la
santificazione nell’intreccio tra il raccoglimento e
il lavoro. Tale maniera di vivere il lavoro ci rende
piu capaci di cura e di rispetto verso 'ambiente,
impregna di sana sobrieta la nostra relazione con
il mondo.

127. Affermiamo che «l'uvomo ¢ lautore, il
centro e il fine di tutta la vita economico-socia-
le».'” Ciononostante, quando nell’essere umano
si perde la capacita di contemplare e di rispettare,
si creano le condizioni perché il senso del lavo-
ro venga stravolto.'”! Conviene ricordare sempre
che l'essere umano ¢ nello stesso tempo «capa-
ce di divenire lui stesso attore responsabile del
suo miglioramento materiale, del suo progresso
morale, dello svolgimento pieno del suo destino
spirituale».'”” Il lavoro dovrebbe essere "'ambito
di questo multiforme sviluppo personale, dove
si mettono in gioco molte dimensioni della vita:
la creativita, la proiezione nel futuro, lo sviluppo
delle capacita, Pesercizio dei valori, la comuni-

1% Conc. Ecum. Var. 1, Cost. past. Gaudinm et spes sulla
Chiesa nel mondo contemporaneo, 63.

1 Cfr Grovannt Paoro 11, Lett. enc. Centesimus annus
(1 maggio 1991), 37: AAS 83 (1991), 840.

2 Paoro VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 marzo
1967), 34: AAS 59 (1967), 274.

98



cazione con gli altri, un atteggiamento di adora-
zione. Percio la realta sociale del mondo di oggi,
al di 1a degli interessi limitati delle imprese e di
una discutibile razionalita economica, esige che
«si continui a perseguire quale priorita ['obiettivo
dell’accesso al lavoro |...] per tuttin.'”

128. Siamo chiamati al lavoro fin dalla nostra
creazione. Non si deve cercare di sostituire sem-
pre piu il lavoro umano con il progresso tecno-
logico: cosi facendo 'umanita danneggerebbe sé
stessa. 1l lavoro ¢ una necessita, ¢ parte del sen-
so della vita su questa terra, via di maturazione,
di sviluppo umano e di realizzazione personale.
In questo senso, aiutare i poveri con il denaro
dev’essere sempre un rimedio provvisorio per
fare fronte a delle emergenze. Il vero obiettivo
dovrebbe sempre essere di consentire loro una
vita degna mediante il lavoro. Tuttavia l'orien-
tamento dell’economia ha favorito un tipo di
progresso tecnologico finalizzato a ridurre 1 co-
sti di produzione in ragione della diminuzione
dei posti di lavoro, che vengono sostituiti dalle
macchine. E un ultetiore modo in cui I'azione
dell’essere umano puo volgersi contro sé stesso.
La riduzione dei posti di lavoro «ha anche un im-
patto negativo sul piano economico, attraverso
la progressiva erosione del “capitale sociale”, os-
sia di quell’insieme di relazioni di fiducia, di af-
fidabilita, di rispetto delle regole, indispensabili

1% BENEDETTO XVI, Lettera enc. Caritas in veritate (29 giu-
gno 2009), 32: 4A4S 101 (2009), 666.

99



ad ogni convivenza civile».'” In definitiva «i cos#
umani sono sempre anche costi economici € le disfunzio-
ni economiche comportano sempre anche costi
umani».'"” Rinunciare ad investire sulle persone
per ottenere un maggior profitto immediato ¢ un
pessimo affare per la societa.

129.  Perché continui ad essere possibile offrire
occupazione, ¢ indispensabile promuovere un’e-
conomia che favorisca la diversificazione pro-
duttiva e la creativita imprenditoriale. Per esem-
pio, vi ¢ una grande varieta di sistemi alimentari
agricoli e di piccola scala che continua a nutrire
la maggior parte della popolazione mondiale,
utilizzando una porzione ridotta del territorio e
dell’acqua e producendo meno rifiuti, sia in pic-
coli appezzamenti agricoli e orti, sia nella caccia e
nella raccolta di prodotti boschivi, sia nella pesca
artigianale. Le economie di scala, specialmente
nel settore agricolo, finiscono per costringere i
piccoli agricoltori a vendere le loro terre o ad ab-
bandonare le loro coltivazioni tradizionali. I ten-
tativi di alcuni di essi di sviluppare altre forme
di produzione, piu diversificate, risultano inutili a
causa della difficolta di accedere ai mercati regio-
nali e globali o perché I'infrastruttura di vendita
e di trasporto ¢ al servizio delle grandi impre-
se. Le autorita hanno il diritto e la responsabilita
di adottare misure di chiaro e fermo appoggio
ai piccoli produttori e alla diversificazione della

104 I}]Zd.
5 Ibid,

100



produzione. Perché vi sia una liberta economica
della quale tutti effettivamente beneficino, a volte
puo essere necessario porre limiti a coloro che
detengono piu grandi risorse e potere finanzia-
rio. La semplice proclamazione della liberta eco-
nomica, quando pero le condizioni reali impedi-
scono che molti possano accedervi realmente, e
quando si riduce I'accesso al lavoro, diventa un
discorso contraddittorio che disonora la politica.
I attivita imprenditoriale, che ¢ una nobile voca-
zione orientata a produrre ricchezza e a migliora-
re il mondo per tutti, puo essere un modo molto
tecondo per promuovere la regione in cui colloca
le sue attivita, soprattutto se comprende che la
creazione di posti di lavoro ¢ parte imprescindi-
bile del suo servizio al bene comune.

Linnovazione biologica a partire dalla ricerca

130. Nella visione filosofica e teologica dell’es-
sere umano e della creazione, che ho cercato di
proportre, risulta chiaro che la persona umana, con
la peculiarita della sua ragione e della sua scienza,
non € un fattore esterno che debba essere total-
mente escluso. Tuttavia, benché I’essere umano
possa intervenire nel mondo vegetale e animale
e servirsene quando ¢ necessario alla sua vita, il
Catechismo insegna che le sperimentazioni sugli
animali sono legittime solo se «si mantengono
in limiti ragionevoli e contribuiscono a curare o a
salvare vite umane».!” Ricorda con fermezza che

06 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2417.

101



il potere umano ha dei limiti e che «¢ contrario
alla dignita umana far soffrire inutilmente gli
animali e disporre indiscriminatamente della
loro vita»."”” Qualsiasi uso e spetimentazione
«esige un religioso rispetto dell’integrita della
creazione».!’®

131.  Desidero recepire qui l'equilibrata posi-
zione di san Giovanni Paolo 1I, il quale mette-
va in risalto 1 benefici dei progressi scientifici e
tecnologici, che «manifestano quanto sia nobile
la vocazione dell'uomo a partecipare responsa-
bilmente all’azione creatrice di Dio», ma che al
tempo stesso ricordava «come ogni intervento
in un’area dell’ecosistema non possa prescinde-
re dal considerare le sue conseguenze in altre
aree».!” Affermava che la Chiesa apprezza I'ap-
porto «dello studio e delle applicazioni della bio-
logia molecolare, completata dalle altre discipline
come la genetica e la sua applicazione tecnolo-
gica nell’agricoltura e nell’industria».'"” Benché
dicesse anche che questo non deve dar luogo ad
una «indiscriminata manipolazione genetica»'!
che ignori gli effetti negativi di questi interventi.
Non ¢ possibile frenare la creativita umana. Se
non si puo proibire a un artista di esprimere la

Y7 1bid., 2418.

5 Tbid. 2415,

9 Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990, 6:
AAS 82 (1990), 150.

" Discorso alla Pontificia Accadeniia delle Scienze (3 ottobte
1981), 3: Insegnamenti 4/2 (1981), 333.

" Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990, T:
AAS 82 (1990, 151.

102



sua capacita creativa, neppure si possono osta-
colare coloro che possiedono doni speciali per lo
sviluppo scientifico e tecnologico, le cui capacita
sono state donate da Dio per il servizio degli al-
tri. Nello stesso tempo, non si puo fare a meno di
riconsiderare gli obiettivi, gli effetti, il contesto e
1 limiti etici di tale attivita umana che ¢ una forma
di potere con grandi rischi.

132.  In questo quadro dovrebbe situarsi qualsi-
asi riflessione circa 'intervento umano sul mon-
do vegetale e animale, che implica oggi mutazioni
genetiche prodotte dalla biotecnologia, allo sco-
po di sfruttare le possibilita presenti nella realta
materiale. Il rispetto della fede verso la ragione
chiede di prestare attenzione a quanto la stessa
scienza biologica, sviluppata in modo indipen-
dente rispetto agli interessi economici, puo in-
segnare a proposito delle strutture biologiche e
delle loro possibilita e mutazioni. In ogni caso,
¢ legittimo l'intervento che agisce sulla natura
«per aiutarla a svilupparsi secondo la sua essenza,
quella della creazione, quella voluta da Dio».'"

133. E difficile emettere un giudizio generale
sullo sviluppo di organismi geneticamente mo-
dificati (OGM), vegetali o animali, per fini me-
dici o in agricoltura, dal momento che possono
essere molto diversi tra loro e richiedere distinte

112 Grovannt Paovro 11, Discorso alla trentacingnesima Assen-
blea Generale dell’Associazione Medica Mondiale (29 ottobre 1983), 6:
AAS 76 (1984), 394.

103



considerazioni. D’altra parte, i rischi non vanno
sempre attribuiti alla tecnica stessa, ma alla sua
inadeguata o eccessiva applicazione. In realta, le
mutazioni genetiche sono state e sono prodotte
molte volte dalla natura stessa. Nemmeno quelle
provocate dall’essere umano sono un fenomeno
moderno. L.a domesticazione di animali, incro-
cio di specie e altre pratiche antiche e universal-
mente accettate possono rientrare in queste con-
siderazioni. E opportuno ricordare che I'inizio
degli sviluppi scientifici sui cereali transgenici ¢
stato 'osservazione di batteri che naturalmente e
spontaneamente producevano una modifica nel
genoma di un vegetale. Tuttavia in natura questi
processi hanno un ritmo lento, che non ¢ parago-
nabile alla velocita imposta dai progressi tecnolo-
gici attuali, anche quando tali progressi si basano
su uno sviluppo scientifico di secoli.

134.  Sebbene non disponiamo di prove defini-
tive circa il danno che potrebbero causare i cereali
transgenici agli esseri umani, e in alcune regioni il
loro utilizzo ha prodotto una crescita economica
che ha contribuito a risolvere alcuni problemi, si
riscontrano significative difficolta che non devo-
no essere minimizzate. In molte zone, in seguito
all'introduzione di queste coltivazioni, si constata
una concentrazione di terre produttive nelle mani
di pochi, dovuta alla «progressiva scomparsa dei
piccoli produttori, che, in conseguenza della per-
dita delle terre coltivate, si sono visti obbligati a

104



ritirarsi dalla produzione diretta».'” I piu fragili
tra questi diventano lavoratori precari e molti sa-
lariati agricoli finiscono per migrare in miserabili
insediamenti urbani. I’estendersi di queste colti-
vazioni distrugge la complessa trama degli eco-
sistemi, diminuisce la diversita nella produzione
e colpisce il presente o il futuro delle economie
regionali. In diversi Paesi si riscontra una tenden-
za allo sviluppo di oligopoli nella produzione di
sementi e di altri prodotti necessari per la coltiva-
zione, e la dipendenza si aggrava se si considera
la produzione di semi sterili, che finirebbe per
obbligare i contadini a comprarne dalle imprese
produttrici.

135.  Senza dubbio c¢’¢ bisogno di un’attenzione
costante, che porti a considerare tutti gli aspet-
ti etici implicati. A tal fine occorre assicurare un
dibattito scientifico e sociale che sia responsabi-
le e ampio, in grado di considerare tutta I'infor-
mazione disponibile e di chiamare le cose con il
loro nome. A volte non si mette sul tavolo I'in-
formazione completa, ma la si seleziona secondo
1 propri interessi, siano essi politici, economici
o ideologici. Questo rende difficile elaborare un
giudizio equilibrato e prudente sulle diverse que-
stioni, tenendo presenti tutte le variabili in gioco.
E necessario disporre di luoghi di dibattito in cui
tutti quelli che in qualche modo si potrebbero
vedere direttamente o indirettamente coinvol-

13 CoMMISSIONE  EPISCOPALE DI PASTORALE  SOCIALE
DELL’ARGENTINA, Una tierra para todos (giugno 2005), 19.

105



ti (agricoltori, consumatori, autorita, scienziati,
produttori di sementi, popolazioni vicine ai cam-
pi trattati e altri) possano esporre le loro proble-
matiche o accedere ad un’informazione estesa e
affidabile per adottare decisioni orientate al bene
comune presente e futuro. Quella degli OGM ¢
una questione di carattere complesso, che esige
di essere affrontata con uno sguardo compren-
sivo di tutti i suoi aspetti, e questo richiederebbe
almeno un maggiore sforzo per finanziare diver-
se linee di ricerca autonoma e interdisciplinare
che possano apportare nuova luce.

136. Draltro canto, ¢ preoccupante il fatto che
alcuni movimenti ecologisti difendano l'integrita
dell’ambiente, e con ragione reclamino dei limiti
alla ricerca scientifica, mentre a volte non appli-
cano questi medesimi principi alla vita umana.
Spesso si giustifica che si oltrepassino tutti 1 li-
miti quando si fanno esperimenti con embrioni
umani vivi. Si dimentica che il valore inalienabile
di un essere umano va molto oltre il grado del
suo sviluppo. Ugualmente, quando la tecnica non
riconosce i grandi principi etici, finisce per con-
siderare legittima qualsiasi pratica. Come abbia-
mo visto in questo capitolo, la tecnica separata
dall’etica difficilmente sara capace di autolimitare
il proprio potere.

106



CAPITOLO QUARTO

UN’ECOLOGIA INTEGRALE

137. Dal momento che tutto ¢ intimamente
relazionato e che gli attuali problemi richiedono
uno sguardo che tenga conto di tutti gli aspet-
ti della crisi mondiale, propongo di soffermarci
adesso a riflettere sui diversi elementi di una eco-
logia integrale, che comprenda chiaramente le di-
mensioni umane e sociali.

I. ECOLOGIA AMBIENTALE, ECONOMICA E SOCIALE

138.  L’ecologia studia le relazioni tra gli orga-
nismi viventi e ambiente in cui si sviluppano.
Essa esige anche di fermarsi a pensare e a discu-
tere sulle condizioni di vita e di sopravvivenza
di una societa, con 'onesta di mettere in dubbio
modelli di sviluppo, produzione e consumo. Non
¢ superfluo insistere ulteriormente sul fatto che
tutto ¢ connesso. Il tempo e lo spazio non sono
tra loro indipendenti, e neppure gli atomi o le
particelle subatomiche si possono considerare
separatamente. Come 1 diversi componenti del
pianeta — fisici, chimici e biologici — sono relazio-
nati tra loro, cosi anche le specie viventi formano
una rete che non finiamo mai di riconoscere e
comprendere. Buona parte della nostra informa-
zione genetica ¢ condivisa con molti esseri viven-

107



ti. Per tale ragione, le conoscenze frammentarie e
isolate possono diventare una forma d’ignoranza
se fanno resistenza ad integrarsi in una visione
piu ampia della realta.

139. Quando parliamo di “ambiente” faccia-
mo riferimento anche a una particolare relazione:
quella tra la natura e la societa che la abita. Questo
ci impedisce di considerare la natura come qual-
cosa di separato da noi o come una mera cornice
della nostra vita. Siamo inclusi in essa, siamo parte
di essa e ne siamo compenetrati. Le ragioni per
le quali un luogo viene inquinato richiedono un’a-
nalisi del funzionamento della societa, della sua
economia, del suo comportamento, dei suoi modi
di comprendere la realta. Data 'ampiezza dei cam-
biamenti, non ¢ piu possibile trovare una rispo-
sta specifica e indipendente per ogni singola parte
del problema. E fondamentale cercare soluzioni
integrali, che considerino le interazioni dei siste-
mi naturali tra loro e con i sistemi sociali. Non ci
sono due crisi separate, una ambientale e un’altra
sociale, bensi una sola e complessa crisi socio-am-
bientale. Le direttrici per la soluzione richiedono
un approccio integrale per combattere la poverta,
per restituire la dignita agli esclusi e nello stesso
tempo per prendersi cura della natura.

140. A causa della quantita e varieta degli ele-
menti di cui tenere conto, al momento di de-
terminare I'impatto ambientale di una concreta
attivita d’impresa diventa indispensabile dare ai
ricercatori un ruolo preminente e facilitare la

108



loro interazione, con ampia liberta accademica.
Questa ricerca costante dovrebbe permettere di
riconoscere anche come le diverse creature si re-
lazionano, formando quelle unita piu grandi che
oggl chiamiamo “ecosistemi”. Non li prendiamo
in considerazione solo per determinare quale sia
il loro uso ragionevole, ma perché possiedono un
valore intrinseco indipendente da tale uso. Come
ogni organismo ¢ buono e mirabile in sé stesso
per il fatto di essere una creatura di Dio, lo stes-
so accade con I'insieme armonico di organismi
in uno spazio determinato, che funziona come
un sistema. Anche se non ne abbiamo coscienza,
dipendiamo da tale insieme per la nostra stessa
esistenza. Occorre ricordare che gli ecosistemi
intervengono nel sequestro dell’anidride carbo-
nica, nella purificazione dell’acqua, nel contrasto
di malattie e infestazioni, nella composizione del
suolo, nella decomposizione det rifiuti e in mol-
tissimi altri servizi che dimentichiamo o ignoria-
mo. Quando si rendono conto di questo, molte
persone prendono nuovamente coscienza del
fatto che viviamo e agiamo a partire da una realta
che ci ¢ stata previamente donata, che ¢ anteriore
alle nostre capacita e alla nostra esistenza. Percio,
quando si parla di “uso sostenibile” bisogna sem-
pre introdurre una considerazione sulla capacita
di rigenerazione di ogni ecosistema nei suoi di-
versi settori e aspetti.

141. Draltra parte, la crescita economica tende
a produrre automatismi e ad omogeneizzare, al

109



fine di semplificare i processi e ridurre i costi. Per
questo ¢ necessaria un’ecologia economica, capace
di indurre a considerare la realta in maniera pit
ampia. Infatti, «la protezione dell’'ambiente dovra
costituire parte integrante del processo di svilup-
po e non potra considerarsi in maniera isolata».'*
Ma nello stesso tempo diventa attuale la necessita
impellente dell’'umanesimo, che fa appello ai di-
versi saperi, anche quello economico, per una vi-
sione piu integrale e integrante. Oggi I'analisi dei
problemi ambientali ¢ inseparabile dall’analisi dei
contesti umani, familiari, lavorativi, urbani, e dalla
relazione di ciascuna persona con sé stessa, che
genera un determinato modo di relazionarsi con
gli altri ¢ con 'ambiente. C’¢ una interazione tra
gli ecosistemi e tra i diversi mondi di riferimento
sociale, e cosi si dimostra ancora una volta che «il
tutto ¢ superiore alla parte».'”

142. Se tutto ¢ in relazione, anche lo stato di
salute delle istituzioni di una societa comporta
conseguenze per 'ambiente e per la qualita del-
la vita umana: «Ogni lesione della solidarieta e
dell’amicizia civica provoca danni ambientalix».'®
In tal senso, ’ecologia sociale ¢ necessariamente
istituzionale e raggiunge progressivamente le di-

" Dichiarazione di Rio sull'ambiente ¢ lo sviluppo (14 giugno
1992), Principio 4.

S Bsott. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 237:
AAS 105 (2013), 1116.

1% BeNeDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2000), 51: AAS 101 (2009), 687.

110



verse dimensioni che vanno dal gruppo sociale
primario, la famiglia, fino alla vita internaziona-
le, passando per la comunita locale e la Nazio-
ne. All'interno di ciascun livello sociale e tra di
essi, si sviluppano le istituzioni che regolano le
relazioni umane. Tutto cio che le danneggia com-
porta effetti nocivi, come la perdita della liber-
ta, 'ingiustizia e la violenza. Diversi Paesi sono
governati da un sistema istituzionale precario, a
costo delle sofferenze della popolazione e a be-
neficio di coloro che lucrano su questo stato di
cose. Tanto all'interno dell’amministrazione del-
lo Stato, quanto nelle diverse espressioni della
societa civile, o nelle relazioni degli abitanti tra
loro, si registrano con eccessiva frequenza com-
portamenti illegali. e leggi possono essere re-
datte in forma corretta, ma spesso rimangono
come lettera morta. Si puo dunque sperare che
la legislazione e le normative relative all’ambiente
siano realmente efficaci? Sappiamo, per esempio,
che Paesi dotati di una legislazione chiara per la
protezione delle foreste, continuano a rimanere
testimoni muti della sua frequente violazione.
Inoltre, cio che accade in una regione esercita,
direttamente o indirettamente, influenze sulle al-
tre regioni. Cosi per esempio, il consumo di dro-
ghe nelle societa opulente provoca una costante
o crescente domanda di prodotti che provengo-
no da regioni impoverite, dove si corrompono i
comportamenti, si distruggono vite e si finisce
col degradare 'ambiente.

111



II. ECOLOGIA CULTURALE

143. Insieme al patrimonio naturale, vi ¢ un
patrimonio storico, artistico e culturale, ugual-
mente minacciato. E parte dell'identita comune
di un luogo e base per costruire una citta abi-
tabile. Non si tratta di distruggere e di creare
nuove citta ipoteticamente piu ecologiche, dove
non sempre risulta desiderabile vivere. Bisogna
integrare la storia, la cultura e Iarchitettura di
un determinato luogo, salvaguardandone I'iden-
tita originale. Percio l’ecologia richiede anche
la cura delle ricchezze culturali dell’'umanita nel
loro significato piu ampio. In modo piu diretto,
chiede di prestare attenzione alle culture locali
nel momento in cui si analizzano questioni lega-
te all’ambiente, facendo dialogare il linguaggio
tecnico-scientifico con il linguaggio popolare.
E la cultura non solo intesa come i monumenti
del passato, ma specialmente nel suo senso vivo,
dinamico e partecipativo, che non si puo esclu-
dere nel momento in cui si ripensa la relazione
dell’essere umano con I’ambiente.

144. La visione consumistica dell’essere uma-
no, favorita dagli ingranaggi dell’attuale economia
globalizzata, tende a rendere omogenee le culture
e a indebolire 'immensa varieta culturale, che ¢
un tesoro dell’umanita. Per tale ragione, preten-
dere di risolvere tutte le difficolta mediante not-
mative uniformi o con interventi tecnici, porta a
trascurare la complessita delle problematiche lo-
cali, che richiedono la partecipazione attiva degli

112



abitanti. I nuovi processi in gestazione non pos-
sono sempre essere integrati entro modelli sta-
biliti dall’esterno ma provenienti dalla stessa cul-
tura locale. Cosi come la vita e il mondo sono
dinamici, la cura del mondo dev’essere flessibi-
le e dinamica. Le soluzioni meramente tecniche
corrono il rischio di prendere in considerazione
sintomi che non corrispondono alle problema-
tiche pit profonde. F necessario assumere la
prospettiva dei diritti dei popoli e delle culture,
e in tal modo comprendere che lo sviluppo di
un gruppo sociale suppone un processo storico
allinterno di un contesto culturale e richiede il
costante protagonismo degli attori sociali locali «
partire dalla loro propria cultura. Neppure la nozione
di qualita della vita si puo imporre, ma dev’essere
compresa all'interno del mondo di simboli e con-
suetudini propri di ciascun gruppo umano.

145. Molte forme di intenso sfruttamento e de-
grado dell’ambiente possono esaurire non solo i
mezzi di sussistenza locali, ma anche le risorse
sociali che hanno consentito un modo di vive-
re che per lungo tempo ha sostenuto un’identi-
ta culturale e un senso dell’esistenza e del vivere
insieme. La scomparsa di una cultura puo essere
grave come o piu della scomparsa di una specie
animale o vegetale. ’imposizione di uno stile
egemonico di vita legato a un modo di produzio-
ne puo essere tanto nocivo quanto l'alterazione
degli ecosistemi.

113



146. In questo senso, ¢ indispensabile prestare
speciale attenzione alle comunita aborigene con
le loro tradizioni culturali. Non sono una sem-
plice minoranza tra le altre, ma piuttosto devono
diventare 1 principali interlocutori, soprattutto
nel momento in cui si procede con grandi pro-
getti che interessano iloro spazi. Per loro, infatti,
la terra non € un bene economico, ma un dono
di Dio e degli antenati che in essa riposano, uno
spazio sacro con il quale hanno il bisogno di in-
teragire per alimentare la loro identita e 1 loro va-
lori. Quando rimangono nei loro territori, sono
quelli che meglio se ne prendono cura. Tuttavia,
in diverse parti del mondo, sono oggetto di pres-
sioni affinché abbandonino le loro terre e le lasci-
no libere per progetti estrattivi, agricoli o di alle-
vamento che non prestano attenzione al degrado
della natura e della cultura.

III. ECOLOGIA DELLA VITA QUOTIDIANA

147. Per poter parlare di autentico sviluppo,
occorrera verificare che si produca un migliora-
mento integrale nella qualita della vita umana, e
questo implica analizzare lo spazio in cui si svol-
ge lesistenza delle persone. Gli ambienti in cui
viviamo influiscono sul nostro modo di vedere
la vita, di sentire e di agire. Al tempo stesso, nella
nostra stanza, nella nostra casa, nel nostro luo-
go di lavoro e nel nostro quartiere facciamo uso
dell’ambiente per esprimere la nostra identita.
Ci sforziamo di adattarci al’ambiente, e quando

114



esso ¢ disordinato, caotico o saturo di inquina-
mento visivo e acustico, ’eccesso di stimoli mette
alla prova 1 nostri tentativi di sviluppare un’iden-
tita integrata e felice.

148. E ammirevole la creativita e la generosita
di persone e gruppi che sono capaci di ribaltare i
limiti dell’'ambiente, modificando gli effetti avversi
dei condizionamenti, e imparando ad orientare la
loro esistenza in mezzo al disordine e alla preca-
rieta. Per esempio, in alcuni luoghi, dove le facciate
degli edifici sono molto deteriorate, vi sono pet-
sone che curano con molta dignita 'interno delle
loro abitazioni, o st sentono a loro agio per la cor-
dialita e Pamicizia della gente. Ia vita sociale po-
sitiva e benefica degli abitanti diffonde luce in un
ambiente a prima vista invivibile. A volte ¢ enco-
miabile 'ecologia umana che riescono a sviluppare
1 poveri in mezzo a tante limitazioni. La sensazio-
ne di soffocamento prodotta dalle agglomerazioni
residenziali e dagli spazi ad alta densita abitativa,
viene contrastata se si sviluppano relazioni umane
di vicinanza e calore, se si creano comunita, se i
limiti ambientali sono compensati nell'interiorita
di ciascuna persona, che si sente inserita in una
rete di comunione e di appartenenza. In tal modo,
qualsiasi luogo smette di essere un inferno e di-
venta il contesto di una vita degna.

149. E provato inoltre che I'estrema penuria
che si vive in alcuni ambienti privi di armonia,
ampiezza e possibilita d’integrazione, facilita il

115



sorgere di comportamenti disumani e la manipo-
lazione delle persone da parte di organizzazio-
ni criminali. Per gli abitanti di quartieri periferici
molto precari, esperienza quotidiana di passare
dall’affollamento all’anonimato sociale che si vive
nelle grandi citta, puo provocare una sensazione
di sradicamento che favorisce comportamenti
antisociali e violenza. Tuttavia mi preme ribadire
che 'amore ¢ piu forte. Tante persone, in queste
condizioni, sono capaci di tessere legami di ap-
partenenza e di convivenza che trasformano 'af-
follamento in un’esperienza comunitaria in cui si
infrangono le pareti dell’io e si superano le bar-
riere dell’egoismo. Questa esperienza di salvezza
comunitaria ¢ cio che spesso suscita reazioni cre-
ative per migliorare un edificio o un quartiere.'”

150. Data l'interrelazione tra gli spazi urbani e
il comportamento umano, coloro che progetta-
no edifici, quartieri, spazi pubblici e citta, hanno
bisogno del contributo di diverse discipline che
permettano di comprendere i processi, il simboli-
smo e i comportamenti delle persone. Non basta
la ricerca della bellezza nel progetto, perché ha
ancora piu valore servire un altro tipo di bellezza:
la qualita della vita delle persone, la loro armonia
con 'ambiente, I'incontro e I’aiuto reciproco. An-

7 Alcuni autori hanno mostrato i valoti che spesso si vi-

vono, per esempio, nelle villas, chabolas o favelas dell’ America La-
tina: cfr JuAN CARLOS SCANNONE, S.J., «lLa irrupcion del pobre y
la 16gica de la gratitud», en JuAN CARLOS SCANNONE Y MARCELO
PERINE (edd.), Irrupcidn del pobre y quebacer filosdfico. Hacia una nueva
racionalidad, Buenos Aires 1993, 225-230.

116



che per questo ¢ tanto importante che il punto di
vista degli abitanti del luogo contribuisca sempre
all’analisi della pianificazione urbanistica.

151. E necessatio curare gli spazi pubblici, i
quadri prospettici e 1 punti di riferimento urbani
che accrescono il nostro senso di appartenenza,
la nostra sensazione di radicamento, il nostro
“sentirci a casa’ all’interno della citta che ci con-
tiene e ci unisce. K importante che le diverse par-
ti di una citta siano ben integrate e che gli abitan-
ti possano avere una visione d’insieme invece di
rinchiudersi in un quartiere, rinunciando a vivere
la citta intera come uno spazio proprio condiviso
con gli altri. Ogni intervento nel paesaggio urba-
no o rurale dovrebbe considerare come i diversi
elementi del luogo formino un tutto che ¢ perce-
pito dagli abitanti come un quadro coerente con
la sua ricchezza di significati. In tal modo gli altri
cessano di essere estranei e li si puo percepire
come parte di un “noi” che costruiamo insieme.
Per questa stessa ragione, sia nell’ambiente urba-
no sia in quello rurale, ¢ opportuno preservare
alcuni spazi nei quali si evitino interventi umani
che li modifichino continuamente.

152. La mancanza di alloggi ¢ grave in molte
parti del mondo, tanto nelle zone rurali quanto
nelle grandi citta, anche perché 1 bilanci statali di
solito coprono solo una piccola parte della do-
manda. Non soltanto i poveri, ma una gran par-
te della societa incontra serie difficolta ad avere
una casa propria. La proprieta della casa ha molta

117



importanza per la dignita delle persone e per lo
sviluppo delle famiglie. Si tratta di una questione
centrale dell’ecologia umana. Se in un determina-
to luogo si sono gia sviluppati agglomerati caotici
di case precarie, si tratta anzitutto di urbanizzare
tali quartieri, non di sradicarne ed espellerne gli
abitanti. Quando i poveri vivono in sobborghi
inquinati o in agglomerati pericolosi, «nel caso si
debba procedere al loro trasferimento e per non
aggiungere sofferenza a sofferenza, ¢ necessario
fornire un’adeguata e previa informazione, offri-
re alternative di alloggi dignitosi e coinvolgere di-
rettamente gli interessati».'"® Nello stesso tempo,
la creativita dovrebbe portare ad integrare i quar-
tieri disagiati all'interno di una citta accogliente.
«Come sono belle le citta che superano la sfidu-
cia malsana e integrano 1 differenti e che fanno
di tale integrazione un nuovo fattore di svilup-
po! Come sono belle le citta che, anche nel loro
disegno architettonico, sono piene di spazi che
collegano, mettono in relazione, favoriscono il
riconoscimento dell’altro!».!"

153. La qualita della vita nelle citta ¢ legata in
larga parte ai trasporti, che sono spesso causa di
grandi sofferenze per gli abitanti. Nelle citta cir-
colano molte automobili utilizzate da una o due
persone, per cui il traffico diventa intenso, si alza

118 PoNnTIFICIO  CONSIGLIO DELLA  GIUSTIZIA E DELLA
PAacE, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 482.

" Hsort. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 210:
AAS 105 (2013), 1107.

118



il livello d’inquinamento, si consumano enormi
quantita di energia non rinnovabile e diventa ne-
cessaria la costruzione di piu strade e parcheggi,
che danneggiano il tessuto urbano. Molti specia-
listi concordano sulla necessita di dare priorita
ai trasporti pubblici. Tuttavia alcune misure ne-
cessarie difficilmente saranno accettate in modo
pacifico dalla societa senza un miglioramento
sostanziale di tali trasporti, che in molte citta
comporta un trattamento indegno delle persone
a causa dell’affollamento, della scomodita o della
scarsa frequenza dei servizi e dell’insicurezza.

154. 1l riconoscimento della peculiare dignita
dell’essere umano molte volte contrasta con la vita
caotica che devono condurre le persone nelle no-
stre citta. Questo pero non dovrebbe far dimen-
ticare lo stato di abbandono e trascuratezza che
soffrono anche alcuni abitanti delle zone rurali,
dove non arrivano i servizi essenziali e ci sono la-
voratori ridotti in condizione di schiavitu, senza
diritti né aspettative di una vita piu dignitosa.

155.  D’ecologia umana implica anche qualcosa
di molto profondo: la necessaria relazione della
vita dell’essere umano con la legge morale inscrit-
ta nella sua propria natura, relazione indispensa-
bile per poter creare un ambiente piu dignitoso.
Affermava Benedetto XVI che esiste una «eco-
logia dell’'uvomo» perché «anche 'uomo possie-
de una natura che deve rispettare e che non puo

119



manipolare a piacere».'” In questa linea, bisogna
riconoscere che il nostro corpo ci pone in una re-
lazione diretta con ’'ambiente e con gli altri esseri
viventi. L’accettazione del proprio corpo come
dono di Dio ¢ necessaria per accogliere e accet-
tare il mondo intero come dono del Padre e casa
comune; invece una logica di dominio sul pro-
prio corpo si trasforma in una logica a volte sotti-
le di dominio sul creato. Imparare ad accogliere il
proprio corpo, ad averne cura e a rispettare i suoi
significati ¢ essenziale per una vera ecologia uma-
na. Anche apprezzare il proprio corpo nella sua
femminilita o mascolinita ¢ necessario per poter
riconoscere sé stessi nell’incontro con Ialtro di-
verso da sé. In tal modo ¢ possibile accettare con
gioia il dono specifico dell’altro o dell’altra, ope-
ra di Dio creatore, e arricchirsi reciprocamente.
Pertanto, non ¢ sano un atteggiamento che pre-
tenda di «cancellare la differenza sessuale perché
non sa piu confrontarsi con essa».'”!

IV. 1L PRINCIPIO DEL BENE COMUNE

156. L’ecologia umana ¢ inseparabile dalla no-
zione di bene comune, un principio che svolge
un ruolo centrale e unificante nell’etica sociale. E
«I'insieme di quelle condizioni della vita sociale
che permettono tanto ai gruppi quanto ai singoli

2 Discorso al Dentscher Bundestag, Betlino (22 settembte
2011): AAS 103 (2011), 668.

121 Catechesi (15 aptile 2015): L’Osservatore Romano, 16 apti-
le 2015, p. 8.

120



membri di raggiungere la propria perfezione piu
pienamente e piu speditamente».'?

157. Il bene comune presuppone il rispetto del-
la persona umana in quanto tale, con diritti fon-
damentali e inalienabili ordinati al suo sviluppo
integrale. Esige anche 1 dispositivi di benessere e
sicurezza sociale e lo sviluppo dei diversi gruppi
intermedi, applicando il principio di sussidiarieta.
Tra questi risalta specialmente la famiglia, come
cellula primaria della societa. Infine, il bene co-
mune richiede la pace sociale, vale a dire la stabi-
lita e la sicurezza di un determinato ordine, che
non si realizza senza un’attenzione particolare
alla giustizia distributiva, la cui violazione genera
sempre violenza. Tutta la societa — e in essa spe-
cialmente lo Stato — ha P'obbligo di difendere e
promuovere il bene comune.

158.  Nelle condizioni attuali della societa mon-
diale, dove si riscontrano tante inequita e sono
sempre piu numerose le persone che vengono
scartate, private dei diritti umani fondamentali,
il principio del bene comune si trasforma imme-
diatamente, come logica e ineludibile conseguen-
za, in un appello alla solidarieta e in una opzione
preferenziale per i piu poveri. Questa opzione ri-
chiede di trarre le conseguenze della destinazione
comune dei beni della terra, ma, come ho cercato
di mostrare nel’Esortazione apostolica Evangelii

122 Conc. Ecum. Var. 11, Cost. past. Gaudium et spes sulla
Chiesa nel mondo contemporaneo, 20.

121



; 123
gandium,

esige di contemplare prima di tutto
I'immensa dignita del povero alla luce delle piu
profonde convinzioni di fede. Basta osservare la
realta per comprendere che oggi questa opzione
¢ un’esigenza etica fondamentale per Ieffettiva

realizzazione del bene comune.

V. LA GIUSTIZIA TRA LE GENERAZIONI

159. La nozione di bene comune coinvolge
anche le generazioni future. Le crisi economiche
internazionali hanno mostrato con crudezza gli
effetti nocivi che porta con sé il disconoscimen-
to di un destino comune, dal quale non possono
essere esclusi coloro che verranno dopo di noi.
Ormai non si puo parlare di sviluppo sostenibile
senza una solidarieta fra le generazioni. Quando
pensiamo alla situazione in cui si lascia il piane-
ta alle future generazioni, entriamo in un’altra
logica, quella del dono gratuito che riceviamo
e comunichiamo. Se la terra ci ¢ donata, non
possiamo piu pensare soltanto a partire da un
criterio utilitarista di efficienza e produttivita per
il profitto individuale. Non stiamo parlando di un
atteggiamento opzionale, bensi di una questione
essenziale di giustizia, dal momento che la terra
che abbiamo ricevuto appartiene anche a colo-
ro che verranno. I Vescovi del Portogallo hanno
esortato ad assumere questo dovere di giustizia:
«Iambiente si situa nella logica del ricevere. E

123 Cfr nn. 186-201: AAS 105 (2013), 1098-1105.

122



un prestito che ogni generazione riceve e deve
trasmettere alla generazione successiva».'* Un’e-
cologia integrale possiede tale visione ampia.

160.  Che tipo di mondo desideriamo trasmet-
tere a coloro che verranno dopo di noi, ai bam-
bini che stanno crescendo? Questa domanda non
riguarda solo I'ambiente in modo isolato, perché
non si puo porre la questione in maniera parzia-
le. Quando ci interroghiamo circa il mondo che
vogliamo lasciare ci riferiamo soprattutto al suo
orientamento generale, al suo senso, ai suoi valori.
Se non pulsa in esse questa domanda di fondo,
non credo che le nostre preoccupazioni ecolo-
giche possano ottenere effetti importanti. Ma se
questa domanda viene posta con coraggio, ci con-
duce inesorabilmente ad altri interrogativi molto
diretti: A che scopo passiamo da questo mondo?
Per quale fine siamo venuti in questa vita? Per che
scopo lavoriamo e lottiamor Perché questa terra
ha bisogno di noi? Pertanto, non basta piu dire che
dobbiamo preoccuparci per le future generazioni.
Occorre rendersi conto che quello che ¢’¢ in gioco
¢ la dignita di noi stessi. Siamo noi i primi interes-
satl a trasmettere un pianeta abitabile per 'umanita
che verra dopo di noi. E un dramma per noi stesst,
perché cio chiama in causa il significato del nostro
passaggio su questa terra.

12* CONFERENZA EPISCOPALE PORTOGHESE, Lettera pasto-
rale Responsabilidade solidaria pelo bem comum (15 settembre 2003),
20.

123



161. Le previsioni catastrofiche ormai non si
possono piu guardare con disprezzo e ironia. Po-
tremmo lasciare alle prossime generazioni troppe
macerie, deserti e sporcizia. Il ritmo di consumo,
di spreco e di alterazione dell’ambiente ha supe-
rato le possibilita del pianeta, in maniera tale che
lo stile di vita attuale, essendo insostenibile, puo
sfociare solamente in catastrofi, come di fatto sta
gia avvenendo periodicamente in diverse regioni.
L attenuazione degli effetti dell’attuale squilibrio di-
pende da cio che facciamo ora, soprattutto se pen-
siamo alla responsabilita che ci attribuiranno coloro
che dovranno sopportare le peggiori conseguenze.

162. La difficolta a prendere sul serio questa
sfida ¢ legata ad un deterioramento etico e cultu-
rale, che accompagna quello ecologico. L'uomo
e la donna del mondo postmoderno corrono il
rischio permanente di diventare profondamente
individualisti, e molti problemi sociali attuali sono
da porre in relazione con la ricerca egoistica della
soddisfazione immediata, con le crisi dei legami
familiari e sociali, con le difficolta a riconoscere
I’altro. Molte volte si ¢ di fronte ad un consumo
eccessivo ¢ miope dei genitori che danneggia i
figli, che trovano sempre piu difficolta ad acqui-
stare una casa propria e a fondare una famiglia.
Inoltre, questa incapacita di pensare seriamente
alle future generazioni ¢ legata alla nostra inca-
pacita di ampliare 'orizzonte delle nostre preoc-
cupazioni e pensare a quanti rimangono esclusi
dallo sviluppo. Non perdiamoci a immaginare i
poveri del futuro, ¢ sufficiente che ricordiamo 1

124



poveri di oggi, che hanno pochi anni da vivere su
questa terra e non possono continuare ad aspet-
tare. Percio, «oltre alla leale solidarieta interge-
nerazionale, occorre reiterare 'urgente necessita
morale di una rinnovata solidarieta intragenera-
zionale».'*

125 BENEDETTO XVI, Messaggio per la Giornata Mondiale della
Pace 2010, 8: 445 102 (2010), 45.

125






CAPITOLO QUINTO

ALCUNE LINEE DI ORIENTAMENTO
E DI AZIONE

163. Ho cercato di prendere in esame la si-
tuazione attuale dell’'umanita, tanto nelle crepe
del pianeta che abitiamo, quanto nelle cause piu
profondamente umane del degrado ambientale.
Sebbene questa contemplazione della realta in sé
stessa gia ci indichi la necessita di un cambio di
rotta e ci suggerisca alcune azioni, proviamo ora
a delineare dei grandi percorsi di dialogo che ci
aiutino ad uscire dalla spirale di autodistruzione
in cui stiamo affondando.

I. Ir. DIALOGO SULL’AMBIENTE
NELLA POLITICA INTERNAZIONALE

164. Dalla meta del secolo scorso, superando
molte difficolta, si ¢ andata affermando la ten-
denza a concepire il pianeta come patria e I'u-
manita come popolo che abita una casa comune.
Un mondo interdipendente non significa unica-
mente capire che le conseguenze dannose degli
stili di vita, di produzione e di consumo colpi-
scono tutti, bensi, principalmente, fare in modo
che le soluzioni siano proposte a partire da una

127



prospettiva globale e non solo in difesa degli inte-
ressi di alcuni Paesi. L'interdipendenza ci obbliga
a pensare a #n solo mondo, ad un progetto comune. Ma
lo stesso ingegno utilizzato per un enorme svilup-
po tecnologico, non riesce a trovare forme efficaci
di gestione internazionale in ordine a risolvere le
gravi difficolta ambientali e sociali. Per affrontare i
problemi di fondo, che non possono essere risolti
da azioni di singoli Paesi, si rende indispensabi-
le un consenso mondiale che porti, ad esempio,
a programmare un’agricoltura sostenibile e di-
versificata, a sviluppare forme rinnovabili e poco
inquinanti di energia, a incentivare una maggiore
efficienza energetica, a promuovere una gestione
pit adeguata delle risorse forestali e marine, ad as-
sicurare a tutti 'accesso all’acqua potabile.

165. Sappiamo che la tecnologia basata sui
combustibili fossili, molto inquinanti — specie
il carbone, ma anche il petrolio e, in misura mi-
nore, il gas —, deve essere sostituita progressiva-
mente e senza indugio. In attesa di un ampio svi-
luppo delle energie rinnovabili, che dovrebbe gia
essere cominciato, ¢ legittimo optare per il male
minote o ricorrere a soluzioni transitorie. Tutta-
via, nella comunita internazionale non si raggiun-
gono accordi adeguati circa la responsabilita di
coloro che devono sopportare 1 costi maggiori
della transizione energetica. Negli ultimi decenni
le questioni ambientali hanno dato origine a un
ampio dibattito pubblico, che ha fatto crescere
nella societa civile spazi di notevole impegno e

128



di generosa dedizione. La politica e I'industria ri-
spondono con lentezza, lontane dall’essere all’al-
tezza delle sfide mondiali. In questo senso si puo
dire che, mentre 'umanita del periodo post-in-
dustriale sara forse ricordata come una delle piu
irresponsabili della storia, c’¢ da augurarsi che
P'umanita degli inizi del XXI secolo possa essere
ricordata per aver assunto con generosita le pro-
prie gravi responsabilita.

166. Il movimento ecologico mondiale ha gia
fatto un lungo percorso, arricchito dallo sforzo
di molte organizzazioni della societa civile. Non
sarebbe possibile qui menzionarle tutte, né riper-
correre la storia dei loro contributi. Ma grazie a
tanto impegno, le questioni ambientali sono state
sempre piu presenti nell’agenda pubblica e sono
diventate un invito permanente a pensare a lun-
go termine. Ciononostante, 1 Vertici mondiali
sul’ambiente degli ultimi anni non hanno rispo-
sto alle aspettative perché, per mancanza di deci-
sione politica, non hanno raggiunto accordi am-
bientali globali realmente significativi ed efficaci.

167. Va ricordato il Vertice della Terra celebra-
to nel 1992 a Rio de Janeiro. In quella sede ¢ stato
dichiarato che «gli esseri umani sono al centro
delle preoccupazioni relative allo sviluppo soste-
nibile»."** Riprendendo alcuni contenuti della Di-

126

Dichiarazione di Rio sull’ ambiente e lo sviluppo (14 giugno
1992), Principio 1.

129



chiarazione di Stoccolma (1972), ha sancito, tra
Ialtro, la cooperazione internazionale per la cura
dell’ecosistema di tutta la terra, 'obbligo da parte
di chi inquina di farsene carico economicamen-
te, il dovere di valutare 'impatto ambientale di
ogni opera o progetto. Ha proposto I'obiettivo di
stabilizzare le concentrazioni di gas serra nell’at-
mosfera per invertire la tendenza al riscaldamen-
to globale. Ha elaborato anche un’agenda con un
programma di azione e una convenzione sulla di-
versita biologica, ha dichiarato principi in materia
forestale. Benché quel vertice sia stato veramente
innovativo e profetico per la sua epoca, gli accor-
di hanno avuto un basso livello di attuazione per-
ché non si sono stabiliti adeguati meccanismi di
controllo, di verifica periodica e di sanzione delle
inadempienze. I principi enunciati continuano a ri-
chiedere vie efficaci e agili di realizzazione pratica.

168. Tra le esperienze positive si pud menzio-
nare, per esempio, la Convenzione di Basilea sui
rifiuti pericolosi, con un sistema di notificazio-
ne, di livelli stabiliti e di controlli; come pure la
Convenzione vincolante sul commercio intet-
nazionale delle specie di fauna e flora selvatica
minacciate di estinzione, che prevede missioni di
verifica dell’attuazione effettiva. Grazie alla Con-
venzione di Vienna per la protezione dello strato
di ozono e la sua attuazione mediante il Proto-
collo di Montreal e 1 suoi emendamenti, il proble-
ma dell’assottigliamento di questo strato sembra
essere entrato in una fase di soluzione.

130



169. Riguardo alla cura per la diversita biologica
e la desertificazione, 1 progressi sono stati molto
meno significativi. Per quanto attiene ai cambia-
menti climatici, i progressi sono deplorevolmen-
te molto scarsi. La riduzione dei gas serra richie-
de onesta, coraggio e responsabilita, soprattutto
da parte dei Paesi piu potenti e piu inquinanti. La
Conferenza delle Nazioni Unite sullo Sviluppo
Sostenibile denominata Rio+20 (Rio de Janei-
ro 2012), ha emesso un’ampia quanto inefficace
Dichiarazione finale. I negoziati internazionali
non possono avanzare in maniera significativa a
causa delle posizioni dei Paesi che privilegiano i
propri interessi nazionali rispetto al bene comu-
ne globale. Quanti subiranno le conseguenze che
noi tentiamo di dissimulare, ricorderanno questa
mancanza di coscienza e di responsabilita. Men-
tre si andava elaborando questa Enciclica, il di-
battito ha assunto una particolare intensita. Noi
credenti non possiamo non pregare Dio per gli
sviluppi positivi delle attuali discussioni, in modo
che le generazioni future non soffrano le conse-
guenze di imprudenti indugi.

170.  Alcune delle strategie per la bassa emissio-
ne di gas inquinanti puntano alla internaziona-
lizzazione dei costi ambientali, con il pericolo di
imporre ai Paesi con minori risorse pesanti impe-
gni sulle riduzioni di emissioni, simili a quelli dei
Paesi piu industrializzati. ’imposizione di queste
misure penalizza 1 Paesi piu bisognosi di svilup-
po. In questo modo si aggiunge una nuova in-

131



giustizia sotto il rivestimento della cura per 'am-
biente. Anche in questo caso, piove sempre sul
bagnato. Poiché gli effetti dei cambiamenti clima-
tici si faranno sentire per molto tempo, anche se
ora si prendessero misure rigorose, alcuni Paesi
con scarse risorse avranno bisogno di aiuto per
adattarsi agli effetti che gia si stanno producendo
e colpiscono le loro economie. Resta certo che
ci sono responsabilita comuni ma differenziate,
semplicemente perché, come hanno affermato i
Vescovi della Bolivia, «i Paesi che hanno tratto
beneficio da un alto livello di industrializzazio-
ne, a costo di un’enorme emissione di gas serra,
hanno maggiore responsabilita di contribuire alla
soluzione dei problemi che hanno causato».'”

171. La strategia di compravendita di “crediti
di emissione” puo dar luogo a una nuova forma
di speculazione e non servirebbe a ridurre emis-
sione globale di gas inquinanti. Questo sistema
sembra essere una soluzione rapida e facile, con
I'apparenza di un certo impegno per 'ambiente,
che pero non implica affatto un cambiamento ra-
dicale all’altezza delle circostanze. Anzi, puo di-
ventare un espediente che consente di sostenere
il super-consumo di alcuni Paesi e settori.

172. Per i Paesi poveri le priorita devono es-
sere lo sradicamento della miseria e lo sviluppo

127 CONFERENZA EPISCOPALE BOLIVIANA, Lettera pastorale
sul’ambiente e lo sviluppo umano in Bolivia E/ Universo, don de
Dios para la V'ida (2012), 86.

132



sociale dei loro abitanti; al tempo stesso devono
prendere in esame il livello scandaloso di consu-
mo di alcuni settori privilegiati della loro popola-
zione e contrastare meglio la corruzione. Certo,
devono anche sviluppare forme meno inquinanti
di produzione di energia, ma per questo hanno
bisogno di contare sull’aiuto dei Paesi che sono
cresciuti molto a spese dell’'inquinamento attuale
del pianeta. Lo sfruttamento diretto dell’abbon-
dante energia solare richiede che si stabiliscano
meccanismi e sussidi in modo che i Paesi in via
di sviluppo possano avere accesso al trasferimen-
to di tecnologie, ad assistenza tecnica e a risorse
finanziarie, ma sempre prestando attenzione alle
condizioni concrete, giacché «non sempre viene
adeguatamente valutata la compatibilita degli im-
pianti con il contesto per il quale sono proget-
tatin.!?® T costi sarebbero bassi se raffrontati al
rischio dei cambiamenti climatici. In ogni modo,
¢ anzitutto una decisione etica, fondata sulla soli-
darieta di tutti 1 popoli.

173.  Utrgono accordi internazionali che si rea-
lizzino, considerata la scarsa capacita delle istanze
locali di intervenire in modo efficace. Le relazio-
ni tra Stati devono salvaguardare la sovranita di
ciascuno, ma anche stabilire percorsi concordati
per evitare catastrofi locali che finirebbero per
danneggiare tutti. Occorrono quadri regolatori
globali che impongano obblighi e che impedi-

128 PoNTIFIciO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE,
Energia, Giustizia e Pace, 1V, 1, Citta del Vaticano (2013), 56.

133



scano azioni inaccettabili, come il fatto che Paesi
potenti scarichino su altri Paesi rifiuti e industrie
altamente inquinanti.

174.  Menzioniamo anche il sistema di governance
degli oceani. Infatti, benché vi siano state diverse
convenzioni internazionali e regionali, la fram-
mentazione e I'assenza di severi meccanismi di
regolamentazione, controllo e sanzione finisco-
no con il minare tutti gli sforzi. Il crescente pro-
blema dei rifiuti marini e della protezione delle
aree marine al di la delle frontiere nazionali con-
tinua a rappresentare una sfida speciale. In defini-
tiva, abbiamo bisogno di un accordo sui regimi di
governance per tutta la gamma dei cosiddetti beni
comuni globali.

175. La medesima logica che rende difficile
prendere decisioni drastiche per invertire la ten-
denza al riscaldamento globale ¢ quella che non
permette di realizzare P'obiettivo di sradicare la
poverta. Abbiamo bisogno di una reazione glo-
bale piu responsabile, che implica affrontare con-
temporaneamente la riduzione dell'inquinamen-
to e lo sviluppo dei Paesi e delle regioni povere. 11
XXI secolo, mentre mantiene una governance pro-
pria di epoche passate, assiste ad una perdita di
potere degli Stati nazionali, soprattutto perché la
dimensione economico-finanziaria, con caratteri
transnazionali, tende a predominare sulla politi-
ca. In questo contesto, diventa indispensabile lo
sviluppo di istituzioni internazionali piu forti ed
efficacemente organizzate, con autorita designate

134



in maniera imparziale mediante accordi tra i go-
verni nazionali e dotate del potere di sanzionare.
Come ha affermato Benedetto XVI nella linea
gia sviluppata dalla dottrina sociale della Chiesa,
«per il governo dell’economia mondiale; per risa-
nare le economie colpite dalla crisi, per prevenire
peggioramenti della stessa e conseguenti maggio-
ri squilibri; per realizzare un opportuno disarmo
integrale, la sicurezza alimentare e la pace; per
garantire la salvaguardia dell’ambiente e per re-
golamentare i flussi migratori, urge la presenza di
una vera Autorita politica mondiale, quale ¢ stata gia
tratteggiata dal mio Predecessore, [san] Giovan-
ni XXIII»."” In tale prospettiva, la diplomazia
acquista un’importanza inedita, in ordine a pro-
muovere strategie internazionali per prevenire i
problemi piu gravi che finiscono per colpire tutti.

II. I1. DIALOGO VERSO NUOVE POLITICHE
NAZIONALI E LOCALI

176. Non solo ci sono vincitori e vinti tra i Pa-
esi, ma anche all'interno dei Paesi poveri, in cui
si devono identificare diverse responsabilita. Per-
cio, le questioni relative all’'ambiente e allo svi-
luppo economico non si possono pit impostare
solo a partire dalle differenze tra i Paesi, ma chie-
dono di porre attenzione alle politiche nazionali
e locali.

12 BENEDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2009), 67: AAS 101 (2009), 700.

135



177.  Dinanzi alla possibilita di un utilizzo irre-
sponsabile delle capacita umane, sono funzioni
improrogabili di ogni Stato quelle di pianificare,
coordinare, vigilare e sanzionare allinterno del
proprio territorio. La societa, in che modo ordi-
na e custodisce il proprio divenire in un contesto
di costanti innovazioni tecnologiche? Un fattore
che agisce come moderatore effettivo ¢ il diritto,
che stabilisce le regole per le condotte consen-
tite alla luce del bene comune. I limiti che deve
imporre una societa sana, matura € sovrana sono
attinenti a previsione e precauzione, regolamenti
adeguati, vigilanza sull’applicazione delle norme,
contrasto della corruzione, azioni di controllo
operativo sul’emergere di effetti non desiderati
dei processi produttivi, e intervento opportuno
di fronte a rischi indeterminati o potenziali. Esi-
ste una crescente giurisprudenza orientata a ri-
durre gli effetti inquinanti delle attivita imprendi-
toriali. Ma la struttura politica e istituzionale non
esiste solo per evitare le cattive pratiche, bensi
per incoraggiare le buone pratiche, per stimolare
la creativita che cerca nuove strade, per facilitare
iniziative personali e collettive.

178. Il dramma di una politica focalizzata sui ri-
sultati immediati, sostenuta anche da popolazioni
consumiste, rende necessario produrre crescita a
breve termine. Rispondendo a interessi elettorali,
1 governi non si azzardano facilmente a irritare
la popolazione con misure che possano intaccare
il livello di consumo o mettere a rischio investi-

136



menti esteri. La miope costruzione del potere fre-
na I'inserimento dell’agenda ambientale lungimi-
rante all'interno dell’agenda pubblica dei governi.
Si dimentica cosi che «il tempo ¢ superiore allo
spazio»', che siamo sempre piu fecondi quando
ci preoccupiamo di generare processi, piuttosto
che di dominare spazi di potere. La grandezza
politica si mostra quando, in momenti difficili, si
opera sulla base di grandi principi e pensando al
bene comune a lungo termine. Il potere politico
fa molta fatica ad accogliere questo dovere in un
progetto di Nazione.

179. In alcuni luoghi, si stanno sviluppando
cooperative per lo sfruttamento delle energie rin-
novabili che consentono 'autosufficienza locale
e persino la vendita della produzione in ecces-
so. Questo semplice esempio indica che, mentre
l'ordine mondiale esistente si mostra impotente
ad assumere responsabilita, 'istanza locale puo
fare la differenza. E 1i infatti che possono nasce-
re una maggiore responsabilita, un forte senso
comunitario, una speciale capacita di cura e una
creativita piu generosa, un profondo amore per
la propria terra, come pure il pensare a quello che
si lascia ai figli e ai nipoti. Questi valori hanno ra-
dici molto profonde nelle popolazioni aborigene.
Poiché il diritto, a volte, si dimostra insufficiente
a causa della corruzione, si richiede una decisio-
ne politica sotto la pressione della popolazione.

10 EBsott. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 222:
AAS 105 (2013), 1111.

137



LLa societa, attraverso organismi non governativi
e associazioni intermedie, deve obbligare i gover-
ni a sviluppare normative, procedure e controlli
piu rigorosi. Se i cittadini non controllano il po-
tere politico — nazionale, regionale e municipa-
le — neppure ¢ possibile un contrasto dei danni
ambientali. D’altra parte, le legislazioni munici-
pali possono essere piu efficaci se ci sono accordi
tra popolazioni vicine per sostenere le medesime
politiche ambientali.

180. Non si puo pensare a ricette uniformi, per-
ché vi sono problemi e limiti specifici di ogni Pae-
se e regione. E vero anche che il realismo politico
puo richiedere misure e tecnologie di transizione,
sempre che siano accompagnate dal disegno e
dall’accettazione di impegni graduali vincolanti.
Allo stesso tempo, pero, in ambito nazionale e
locale c’¢ sempre molto da fare, ad esempio pro-
muovere forme di risparmio energetico. Cio im-
plica favorire modalita di produzione industriale
con massima efficienza energetica e minor uti-
lizzo di materie prime, togliendo dal mercato i
prodotti poco efficaci dal punto di vista energe-
tico o piu inquinanti. Possiamo anche menzio-
nare una buona gestione dei trasporti o tecniche
di costruzione e di ristrutturazione di edifici che
ne riducano il consumo energetico e il livello di
inquinamento. D’altra parte, ’azione politica lo-
cale puo orientarsi alla modifica dei consumi, allo
sviluppo di un’economia dei rifiuti e del riciclag-
gio, alla protezione di determinate specie e alla

138



programmazione di un’agricoltura diversificata
con la rotazione delle colture. E possibile favori-
re il miglioramento agricolo delle regioni povere
mediante investimenti nelle infrastrutture rurali,
nell’organizzazione del mercato locale o nazio-
nale, nei sistemi di irrigazione, nello sviluppo di
tecniche agricole sostenibili. Si possono facilitare
forme di cooperazione o di organizzazione co-
munitaria che difendano gli interessi dei piccoli
produttori e preservino gli ecosistemi locali dalla
depredazione. E molto quello che si puo fare!

181. E indispensabile la continuita, giacché
non si possono modificare le politiche relati-
ve ai cambiamenti climatici e alla protezione
dell’ambiente ogni volta che cambia un governo.
I risultati richiedono molto tempo e comporta-
no costi immediati con effetti che non potranno
essere esibiti nel periodo di vita di un governo.
Per questo, senza la pressione della popolazione
e delle istituzioni, ci saranno sempre resistenze
ad intervenire, ancor piu quando ci siano urgen-
ze da risolvere. Che un politico assuma queste
responsabilita con 1 costi che implicano, non ri-
sponde alla logica efficientista e “immediatista”
dell’economia e della politica attuali, ma se avra il
coraggio di farlo, potra nuovamente riconoscere
la dignita che Dio gli ha dato come persona e la-
scera, dopo il suo passaggio in questa storia, una
testimonianza di generosa responsabilita. Occor-
re dare maggior spazio a una sana politica, capace
di riformare le istituzioni, coordinatle e dotatle

139



di buone pratiche, che permettano di superare
pressioni e inerzie viziose. Tuttavia, bisogna ag-
giungere che 1 migliori dispositivi finiscono per
soccombere quando mancano le grandi mete, i
valori, una comprensione umanistica e ricca di
significato, capaci di conferire ad ogni societa un
orientamento nobile e generoso.

III. DIALOGO E TRASPARENZA
NEI PROCESSI DECISIONALI

182. La previsione dell'impatto ambientale del-
le iniziative imprenditoriali e dei progetti richiede
processi politici trasparenti e sottoposti al dia-
logo, mentre la corruzione che nasconde il vero
impatto ambientale di un progetto in cambio di
favori spesso porta ad accordi ambigui che sfug-
gono al dovere di informare ed a un dibattito ap-
profondito.

183. Uno studio di impatto ambientale non
dovrebbe essere successivo all’elaborazione di
un progetto produttivo o di qualsiasi politica,
piano o programma. Va inserito fin dall'inizio
e dev’essere elaborato in modo interdisciplina-
re, trasparente e indipendente da ogni pressione
economica o politica. Dev’essere connesso con
'analisi delle condizioni di lavoro e dei possibili
effetti sulla salute fisica e mentale delle persone,
sull’economia locale, sulla sicurezza. I risultati
economici si potranno cosi prevedere in modo
piu realistico, tenendo conto degli scenari possi-
bili ed eventualmente anticipando la necessita di

140



un investimento maggiore per risolvere effetti in-
desiderati che possano essere corretti. E sempre
necessario acquisire consenso tra i vari attori so-
ciali, che possono apportare diverse prospettive,
soluzioni e alternative. Ma nel dibattito devono
avere un posto privilegiato gli abitanti del luogo,
1 quali si interrogano su cio che vogliono per sé
e per i propri figli, e possono tenere in consi-
derazione le finalita che trascendono l'interesse
economico immediato. Bisogna abbandonare I'i-
dea di “interventi” sull’ambiente, per dar luogo
a politiche pensate e dibattute da tutte le parti
interessate. La partecipazione richiede che tutti
siano adeguatamente informati sui diversi aspet-
ti e sui vari rischi e possibilita, e non si riduce alla
decisione iniziale su un progetto, ma implica an-
che azioni di controllo o monitoraggio costante.
C’¢ bisogno di sincerita e verita nelle discussioni
scientifiche e politiche, senza limitarsi a conside-
rare che cosa sia permesso o meno dalla legisla-
zione.

184. Quando compaiono eventuali rischi per
’'ambiente che interessano il bene comune pre-
sente e futuro, questa situazione richiede «che le
decisioni siano basate su un confronto tra rischie
benefici ipotizzabili per ogni possibile scelta alter-
nativa»"'. Questo vale soprattutto se un proget-
to puo causare un incremento nello sfruttamento
delle risorse naturali, nelle emissioni e nelle sco-

131 PonTIFIcio CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE,
Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 469.

141



rie, nella produzione di rifiuti, oppure un muta-
mento significativo nel paesaggio, nell’habitat di
specie protette o in uno spazio pubblico. Alcuni
progetti, non supportati da un’analisi accurata,
possono intaccare profondamente la qualita della
vita di un luogo per questioni molto diverse tra
loro come, ad esempio, un inquinamento acusti-
co non previsto, la riduzione dell’ampiezza visua-
le, 1a perdita di valori culturali, gli effetti dell’'uso
dell’energia nucleare. La cultura consumistica,
che da priorita al breve termine e all'interesse pri-
vato, puo favorire pratiche troppo rapide o con-
sentire 'occultamento dell’informazione.

185. In ogni discussione riguardante un’inizia-
tiva imprenditoriale si dovrebbe porre una serie
di domande, per poter discernere se portera ad
un vero sviluppo integrale: Per quale scopor Per
quale motivo? Dove? Quando? In che modo? A
chi ¢ diretto? Quali sono i rischi? A quale costo?
Chi paga le spese e come lo fara? In questo esa-
me ci sono questioni che devono avere la priori-
ta. Per esempio, sappiamo che l'acqua ¢ una ri-
sorsa scarsa e indispensabile, inoltre ¢ un diritto
fondamentale che condiziona l’esercizio di altri
diritti umani. Questo ¢ indubitabile e supera ogni
analisi di impatto ambientale di una regione.

186. Nella Dichiarazione di Rio del 1992, si
sostiene che «laddove vi sono minacce di dan-
ni gravi o irreversibili, la mancanza di piene cer-
tezze scientifiche non potra costituire un motivo

142



per ritardare I'adozione di misure efficaci»'?* che
impediscano il degrado dell’ambiente. Questo
principio di precauzione permette la protezione
dei piu deboli, che dispongono di pochi mezzi
per difendersi e per procurare prove irrefutabili.
Se I'informazione oggettiva porta a prevedere un
danno grave e irreversibile, anche se non ci fosse
una dimostrazione indiscutibile, qualunque pro-
getto dovrebbe essere fermato o modificato. In
questo modo si inverte 'onere della prova, dato
che in questi casi bisogna procurare una dimo-
strazione oggettiva e decisiva che I’attivita propo-
sta non vada a procurare danni gravi al’'ambiente
o a quanti lo abitano.

187.  Questo non significa opporsi a qualsia-
si innovazione tecnologica che consenta di mi-
gliorare la qualita della vita di una popolazione.
Ma in ogni caso deve rimanere fermo che la red-
ditivita non puo essere 'unico criterio da tener
presente e che, nel momento in cui apparissero
nuovi elementi di giudizio a partire dagli sviluppi
dell’informazione, dovrebbe esserci una nuova
valutazione con la partecipazione di tutte le par-
ti interessate. Il risultato della discussione potra
essere la decisione di non proseguire in un pro-
getto, ma potrebbe anche essere la sua modifica
o ’elaborazione di proposte alternative.

Y2 Dichiarazione di Rio sull’ambiente ¢ lo sviluppo (14 giugno
1992), Principio 15.

143



188. Ci sono discussioni, su questioni relative
all’ambiente, nelle quali ¢ difficile raggiungere
un consenso. Ancora una volta ribadisco che
la Chiesa non pretende di definire le questioni
scientifiche, né di sostituirsi alla politica, ma invi-
to ad un dibattito onesto e trasparente, perché le
necessita particolari o le ideologie non ledano il
bene comune.

IV. PoOLITICA ED ECONOMIA IN DIALOGO
PER LA PIENEZZA UMANA

189. La politica non deve sottomettersi all’eco-
nomia e questa non deve sottomettersi ai detta-
mi e al paradigma efficientista della tecnocrazia.
Oggi, pensando al bene comune, abbiamo biso-
gno in modo ineludibile che la politica e 'econo-
mia, in dialogo, si pongano decisamente al ser-
vizio della vita, specialmente della vita umana. 11
salvataggio ad ogni costo delle banche, facendo
pagare il prezzo alla popolazione, senza la ferma
decisione di rivedere e riformare 'intero sistema,
riafferma un dominio assoluto della finanza che
non ha futuro e che potra solo generare nuove
crisi dopo una lunga, costosa e apparente cura.
La crisi finanziaria del 2007-2008 era 'occasione
per sviluppare una nuova economia piu attenta
al principi etici, e per una nuova regolamenta-
zione dell’attivita finanziaria speculativa e della
ricchezza virtuale. Ma non c’¢ stata una reazione
che abbia portato a ripensare i criteri obsoleti che
continuano a governare il mondo. La produzione
non ¢ sempre razionale, e spesso ¢ legata a varia-

144



bili economiche che attribuiscono ai prodotti un
valore che non corrisponde al loro valore reale.
Questo determina molte volte una sovrapprodu-
zione di alcune merci, con un impatto ambientale
non necessario, che al tempo stesso danneggia
molte economie regionali."” La bolla finanziaria
di solito ¢ anche una bolla produttiva. In defi-
nitiva, cio che non si affronta con decisione ¢
il problema dell’economia reale, la quale rende
possibile che si diversifichi e si migliori la produ-
zione, che le imprese funzionino adeguatamente,
che le piccole e medie imprese si sviluppino e
crelno occupazione, e cosi via.

190. In questo contesto bisogna sempre ri-
cordare che «la protezione ambientale non puo
essere assicurata solo sulla base del calcolo fi-
nanziario di costi e benefici. ’ambiente ¢ uno di
quei beni che i meccanismi del mercato non sono
in grado di difendere o di promuovere adegua-
tamente».!** Ancora una volta, conviene evitare
una concezione magica del mercato, che tende
a pensare che i problemi si risolvano solo con la
crescita dei profitti delle imprese o degli indivi-
dui. E realistico aspettarsi che chi & ossessionato
dalla massimizzazione dei profitti si fermi a pen-
sare agli effetti ambientali che lascera alle pros-

133 Cfr CONFERENZA EPISCOPALE MESSICANA, COMMISSIONE
EPISCOPALE PER LA PASTORALE SOCIALE, Jesucristo, vida y esperanza
de los indigenas y campesinos (14 gennaio 2008).

3% PonTiricio CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE,
Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 470.

145



sime generazioni? All'interno dello schema della
rendita non c¢’¢ posto per pensare ai ritmi della
natura, ai suoi tempi di degradazione e di rige-
nerazione, e alla complessita degli ecosistemi che
possono essere gravemente alterati dall’'interven-
to umano. Inoltre, quando si parla di biodiversita,
al massimo la si pensa come una riserva di ri-
sorse economiche che potrebbe essere sfruttata,
ma non si considerano seriamente il valore reale
delle cose, il loro significato per le persone e le
culture, gli interessi e le necessita dei poveri.

191.  Quando si pongono tali questioni, alcuni
reagiscono accusando gli altri di pretendere di
fermare irrazionalmente il progresso e lo svilup-
po umano. Ma dobbiamo convincerci che ral-
lentare un determinato ritmo di produzione e di
consumo puo dare luogo a un’altra modalita di
progresso e di sviluppo. Gli sforzi per un uso so-
stenibile delle risorse naturali non sono una spesa
inutile, bensi un investimento che potra offrire
altri benefici economici a medio termine. Se non
abbiamo ristrettezze di vedute, possiamo scopri-
re che la diversificazione di una produzione piu
innovativa e con minore impatto ambientale, puo
essere molto redditizia. Si tratta di aprire la stra-
da a opportunita differenti, che non implicano
di fermare la creativita umana e il suo sogno di
progresso, ma piuttosto di incanalare tale energia
in modo nuovo.

192.  Per esempio, un percorso di sviluppo pro-
duttivo piu creativo e meglio orientato potrebbe

146



correggere la disparita tra Ieccessivo investi-
mento tecnologico per il consumo e quello scar-
so per risolvere i problemi urgenti del'umanita;
potrebbe generare forme intelligenti e redditizie
di riutilizzo, di recupero funzionale e di riciclo;
potrebbe migliorare l'efficienza energetica delle
citta; e cosi via. La diversificazione produttiva
offre larghissime possibilita all'intelligenza uma-
na per creare e innovare, mentre protegge I'am-
biente e crea piu opportunita di lavoro. Questa
sarebbe una creativita capace di far fiorire nuo-
vamente la nobilta dell’essere umano, perché ¢
piu dignitoso usare lintelligenza, con audacia
e responsabilita, per trovare forme di sviluppo
sostenibile ed equo, nel quadro di una concezio-
ne pit ampia della qualita della vita. Viceversa, ¢
meno dignitoso e creativo e piu superficiale insi-
stere nel creare forme di saccheggio della natura
solo per offrire nuove possibilita di consumo e
di rendita immediata.

193.  In ogni modo, se in alcuni casi lo svilup-
po sostenibile comportera nuove modalita per
crescere, in altri casi, di fronte alla crescita avida
e irresponsabile che si ¢ prodotta per molti de-
cenni, occorre pensare pure a rallentare un po’
il passo, a porre alcuni limiti ragionevoli e anche
a ritornare indietro prima che sia tardi. Sappia-
mo che ¢ insostenibile il comportamento di co-
loro che consumano e distruggono sempre piu,
mentre altri ancora non riescono a vivere in con-
formita alla propria dignita umana. Per questo

147



¢ arrivata 'ora di accettare una certa decrescita
in alcune parti del mondo procurando risorse
perché si possa crescere in modo sano in altre
parti. Diceva Benedetto XVI che «¢ necessario
che le societa tecnologicamente avanzate siano
disposte a favorire comportamenti caratterizzati
dalla sobrieta, diminuendo il proprio consumo
di energia e migliorando le condizioni del suo

uso».!?

194. Affinché sorgano nuovi modelli di pro-
gresso abbiamo bisogno di «cambiare il modello
di sviluppo globale »,"*" la qual cosa implica riflet-
tere responsabilmente «sul senso dell’economia
e sulla sua finalita, per correggere le sue disfun-
zioni e distorsioni»."”” Non basta conciliare, in
una via di mezzo, la cura per la natura con la ren-
dita finanziaria, o la conservazione dell’ambiente
con il progresso. Su questo tema le vie di mezzo
sono solo un piccolo ritardo nel disastro. Sempli-
cemente si tratta di ridefinire il progresso. Uno
sviluppo tecnologico ed economico che non la-
scia un mondo migliore e una qualita di vita in-
tegralmente superiore, non puo considerarsi pro-
gresso. D’altra parte, molte volte la qualita reale
della vita delle persone diminuisce — per il de-
teriorarsi dell’'ambiente, la bassa qualita dei pro-
dotti alimentari o Pesaurimento di alcune risorse

35 Messaggio per la Giornata mondiale della Pace 2010, 9: AAS
102 (2010), 46.

6 Jhid.

5 Idid, 5: p. 43.

148



— nel contesto di una crescita dell’economia. In
questo quadro, il discorso della crescita sosteni-
bile diventa spesso un diversivo e un mezzo di
giustificazione che assorbe valori del discorso
ecologista all’interno della logica della finanza e
della tecnocrazia, e la responsabilita sociale e am-
bientale delle imprese si riduce per lo piu a una
serie di azioni di marketing e di immagine.

195. 1l principio della massimizzazione del pro-
fitto, che tende ad isolarsi da qualsiasi altra consi-
derazione, ¢ una distorsione concettuale dell’eco-
nomia: se aumenta la produzione, interessa poco
che si produca a spese delle risorse future o della
salute dell’ambiente; se il taglio di una foresta au-
menta la produzione, nessuno misura in questo
calcolo la perdita che implica desertificare un ter-
ritorio, distruggere la biodiversita o aumentare
I'inquinamento. Vale a dire che le imprese otten-
gono profitti calcolando e pagando una parte in-
fima dei costi. Si potrebbe considerare etico solo
un comportamento in cui «i costi economici e
sociali derivanti dall’'uso delle risorse ambientali
comuni siano riconosciuti in maniera trasparente
e slano pienamente supportati da coloro che ne
usufruiscono e non da altre popolazioni o dalle
generazioni future».””® La razionalita strumenta-
le, che apporta solo un’analisi statica della realta
in funzione delle necessita del momento, ¢ pre-

%8 BENEDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2009), 50: 445 101 (2009), 686.

149



sente sia quando ad assegnare le risorse ¢ il mer-
cato, sia quando lo fa uno Stato pianificatore.

196.  Qual ¢ il posto della politica? Ricordiamo
il principio di sussidiarieta, che conferisce liberta
per lo sviluppo delle capacita presenti a tutti i li-
velli, ma al tempo stesso esige piu responsabilita
verso il bene comune da parte di chi detiene piu
potere. E vero che oggi alcuni settori economici
esercitano piu potere degli Stati stessi. Ma non si
puo giustificare un’economia senza politica, che
sarebbe incapace di propiziare un’altra logica in
grado di governare i vari aspetti della crisi attua-
le. La logica che non lascia spazio a una sincera
preoccupazione per ambiente ¢ la stessa in cui
non trova spazio la preoccupazione per integrare
1 piu fragili, perché «nel vigente modello “di suc-
cesso” e “privatistico”, non sembra abbia senso
investire affinché quelli che rimangono indietro, i
deboli o0 i meno dotati possano farsi strada nella
vitar.'?

197.  Abbiamo bisogno di una politica che pen-
si con una visione ampia, e che porti avanti un
nuovo approccio integrale, includendo in un dia-
logo interdisciplinare i diversi aspetti della crisi.
Molte volte la stessa politica ¢ responsabile del
proprio discredito, a causa della corruzione e
della mancanza di buone politiche pubbliche. Se
lo Stato non adempie il proprio ruolo in una re-

% Hsort. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 209:
AAS 105 (2013), 1107.

150



gione, alcuni gruppi economici possono apparire
come benefattori e detenere il potere reale, sen-
tendosi autorizzati a non osservare certe norme,
fino a dar luogo a diverse forme di criminalita
organizzata, tratta delle persone, narcotraffico e
violenza molto difficili da sradicare. Se la politi-
ca non ¢ capace di rompere una logica perversa,
e inoltre resta inglobata in discorsi inconsistenti,
continueremo a non affrontare i grandi problemi
dell’'umanita. Una strategia di cambiamento reale
esige di ripensare la totalita dei processi, poiché
non basta inserire considerazioni ecologiche su-
perficiali mentre non si mette in discussione la
logica soggiacente alla cultura attuale. Una politi-
ca sana dovrebbe essere capace di assumere que-
sta sfida.

198. La politica e economia tendono a in-
colparsi reciprocamente per quanto riguarda la
poverta e il degrado ambientale. Ma quello che
ci si attende ¢ che riconoscano i propri errori e
trovino forme di interazione orientate al bene
comune. Mentre gli uni si atfannano solo per 'u-
tile economico e gli altri sono ossessionati solo
dal conservare o accrescere il potere, quello che
ci resta sono guerre o accordi ambigui dove cio
che meno interessa alle due parti ¢ preservare
I’'ambiente e avere cura dei piu deboli. Anche qui
vale 1l principio che «l’unita ¢ superiore al con-
flitto».!*

Y0 Tbid., 228: AAS 105 (2013), 1113.

151



V. LE RELIGIONI NEL DIALOGO CON LE SCIENZE

199. Non si puo sostenere che le scienze em-
piriche spieghino completamente la vita, I'intima
essenza di tutte le creature e 'insieme della real-
ta. Questo vorrebbe dire superare indebitamente
1 loro limitati confini metodologici. Se si riflette
con questo quadro ristretto, spariscono la sen-
sibilita estetica, la poesia, e persino la capacita
della ragione di cogliere il senso e la finalita delle
cose.'! Desidero ricordare che «i testi religiosi
classici possono offrire un significato destinato a
tutte le epoche, posseggono una forza motivante
che apre sempre nuovi otizzonti [...]. B ragio-
nevole e intelligente relegarli nell’oscurita solo
perché sono nati nel contesto di una credenza re-
ligiosa?»."** In realta, ¢ semplicistico pensare che
1 principi etici possano presentarsi in modo pu-
ramente astratto, slegati da ogni contesto, ¢ il fat-

M Cfr Lett. enc. Lamen fidei (29 giugno 2013), 34: AAS
105 (2013), 577: «lLa luce della fede, in quanto unita alla verita
dell’amore, non ¢ aliena al mondo materiale, perché 'amore si
vive sempre in corpo e anima; la luce della fede ¢ luce incarnata,
che procede dalla vita luminosa di Gesu. Essa illumina anche la
materia, confida nel suo ordine, conosce che in essa si apre un
cammino di armonia e di comprensione sempre pit ampio. Lo
sguardo della scienza riceve cosi un beneficio dalla fede: questa
invita lo scienziato a rimanere aperto alla realta, in tutta la sua
ricchezza inesauribile. La fede risveglia il senso critico, in quanto
impedisce alla ricerca di essere soddisfatta nelle sue formule e
la aiuta a capire che la natura ¢ sempre piu grande. Invitando
alla meraviglia davanti al mistero del creato, la fede allarga gli
orizzonti della ragione per illuminare meglio il mondo che si
schiude agli studi della scienza».

2 Hsort. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 256:
AAS 105 (2013), 1123.

152



to che appaiano con un linguaggio religioso non
toglie loro alcun valore nel dibattito pubblico. I
principi etici che la ragione ¢ capace di percepi-
re possono riapparire sempre sotto diverse vesti
e venire espressi con linguaggi differenti, anche
religiost.

200. Draltra parte, qualunque soluzione tecnica
che le scienze pretendano di apportare sara im-
potente a risolvere i gravi problemi del mondo se
P'umanita perde la sua rotta, se si dimenticano le
grandi motivazioni che rendono possibile il vive-
re insieme, il sacrificio, la bonta. In ogni caso, oc-
correra fare appello ai credenti affinché siano co-
erenti con la propria fede e non la contraddicano
con le loro azioni, bisognera insistere perché si
aprano nuovamente alla grazia di Dio e attingano
in profondita dalle proprie convinzioni sull’amo-
re, sulla giustizia e sulla pace. Se una cattiva com-
prensione dei nostri principi ci ha portato a volte
a giustificare 'abuso della natura o il dominio di-
spotico dell’essere umano sul creato, o le guerre,
Iingiustizia e la violenza, come credenti possia-
mo riconoscere che in tal modo siamo stati in-
fedeli al tesoro di sapienza che avremmo dovuto
custodire. Molte volte i limiti culturali di diverse
epoche hanno condizionato tale consapevolezza
del proprio patrimonio etico e spirituale, ma ¢
precisamente il ritorno alle loro rispettive fonti
che permette alle religioni di rispondere meglio
alle necessita attuali.

153



201. ILa maggior parte degli abitanti del pia-
neta si dichiarano credenti, e questo dovrebbe
spingere le religioni ad entrare in un dialogo tra
loro orientato alla cura della natura, alla dife-
sa dei poveri, alla costruzione di una rete di ri-
spetto e di fraternita. E indispensabile anche un
dialogo tra le stesse scienze, dato che ognuna ¢
solita chiudersi nei limiti del proprio linguaggio,
e la specializzazione tende a diventare isolamen-
to e assolutizzazione del proprio sapere. Questo
impedisce di affrontare in modo adeguato i pro-
blemi dell’ambiente. Ugualmente st rende neces-
sario un dialogo aperto e rispettoso tra i diversi
movimenti ecologisti, fra i quali non mancano le
lotte ideologiche. ILa gravita della crisi ecologica
esige da noi tutti di pensare al bene comune e di
andare avanti sulla via del dialogo che richiede
pazienza, ascesi e generosita, ricordando sempre
che «la realta ¢ superiore all'ideax.'®

" Thid., 231: p. 1114.

154



CAPITOLO SESTO

EDUCAZIONE
E SPIRITUALITA ECOLOGICA

202.  Molte cose devono riorientare la propria
rotta, ma prima di tutto ¢ 'umanita che ha biso-
gno di cambiare. Manca la coscienza di un’origi-
ne comune, di una mutua appartenenza e di un
futuro condiviso da tutti. Questa consapevolez-
za di base permetterebbe lo sviluppo di nuove
convinzioni, nuovi atteggiamenti e stili di vita.
Emerge cosi una grande sfida culturale, spirituale
e educativa che implichera lunghi processi di ri-
generazione.

I. PUNTARE SU UN ALTRO STILE DI VITA

203. Dal momento che il mercato tende a crea-
re un meccanismo consumistico compulsivo per
piazzare i suoi prodotti, le persone finiscono con
Pessere travolte dal vortice degli acquisti e delle
spese superflue. Il consumismo ossessivo ¢ il ri-
flesso soggettivo del paradigma tecno-economi-
co. Accade cio che gia segnalava Romano Guar-
dini: 'essere umano «accetta gli oggetti ordinari
e le forme consuete della vita cosi come gli sono
imposte dai piani razionali e dalle macchine nor-
malizzate e, nel complesso, lo fa con I'impressio-

155



ne che tutto questo sia ragionevole e giusto».'*
Tale paradigma fa credere a tutti che sono liberi
finché conservano una pretesa liberta di consu-
mare, quando in realta coloro che possiedono la
liberta sono quelli che fanno parte della mino-
ranza che detiene il potere economico e finanzia-
rio. In questa confusione, 'umanita postmoderna
non ha trovato una nuova comprensione di sé
stessa che possa orientarla, e questa mancanza
di identita si vive con angoscia. Abbiamo troppi
mezzi per scarsi e rachitici fini.

204. La situazione attuale del mondo «provoca
un senso di precarieta e di insicurezza, che a sua
volta favorisce forme di egoismo collettivo».'*®
Quando le persone diventano autoreferenziali e
si isolano nella loro coscienza, accrescono la pro-
pria avidita. Piu il cuore della persona ¢ vuoto,
pit ha bisogno di oggetti da comprare, possedere
e consumare. In tale contesto non sembra possi-
bile che qualcuno accetti che la realta gli ponga
un limite. In questo orizzonte non esiste nem-
meno un vero bene comune. Se tale ¢ il tipo di
soggetto che tende a predominare in una societa,
le norme saranno rispettate solo nella misura in
cui non contraddicano le proprie necessita. Per-
cio non pensiamo solo alla possibilita di terribili
fenomeni climatici o grandi disastri naturali, ma

" Das Ende der Nenzeit, Witzburg 1965°, 66-67 (ed. it. La
fine dell’epoca moderna, Brescia 1987, 61).

5 Grovannt Paoro 11, Messaggio per la Giornata Mondiale
della Pace 1990, 1: AAS 82 (1990), 147.

156



anche a catastrofi derivate da crisi sociali, perché
'ossessione per uno stile di vita consumistico, so-
prattutto quando solo pochi possono sostenetrlo,
potra provocare soltanto violenza e distruzione
reciproca.

205.  Eppure, non tutto ¢ perduto, perché gli
esseri umani, capaci di degradarsi fino all’estre-
mo, possono anche superarsi, ritornare a sceglie-
re il bene e rigenerarsi, al di la di qualsiasi condi-
zionamento psicologico e sociale che venga loro
imposto. Sono capaci di guardare a sé stessi con
onesta, di far emergere il proprio disgusto e di
intraprendere nuove strade verso la vera liberta.
Non esistono sistemi che annullino completa-
mente apertura al bene, alla verita e alla bellezza,
né la capacita di reagire, che Dio continua ad in-
coraggiare dal profondo dei nostri cuori. Ad ogni
persona di questo mondo chiedo di non dimen-
ticare questa sua dignita che nessuno ha diritto di
toglierle.

206.  Un cambiamento negli stili di vita potreb-
be arrivare ad esercitare una sana pressione su co-
loro che detengono il potere politico, economico
e sociale. E cio che accade quando i movimenti
dei consumatoti riescono a far si che si smetta di
acquistare certi prodotti e cosi diventano efficaci
per modificare il comportamento delle imprese,
forzandole a considerare 'impatto ambientale e 1
modelli di produzione. E un fatto che, quando le
abitudini sociali intaccano 1 profitti delle imprese,
queste si vedono spinte a produrre in un altro

157



modo. Questo ci ricorda la responsabilita sociale
dei consumatori. « Acquistare ¢ sempre un atto
morale, oltre che economico».'* Per questo oggi
«il tema del degrado ambientale chiama in causa
i comportamenti di ognuno di noi».'*’

207. La Carta della Terra ci chiamava tutti a
lasciarci alle spalle una fase di autodistruzione e
a cominciare di nuovo, ma non abbiamo ancora
sviluppato una coscienza universale che lo renda
possibile. Per questo oso proporre nuovamente
quella preziosa sfida: «Come mai prima d’ora
nella storia, il destino comune ci obbliga a cercare
un nuovo inizio [...]. Possa la nostra epoca essere
ricordata per il risveglio di una nuova riverenza
per la vita, per la risolutezza nel raggiungere la
sostenibilita, per I'accelerazione della lotta per la
glustizia e la pace, e per la gioiosa celebrazione
della vita».!*®

208. E sempre possibile sviluppare una nuova
capacita di uscire da sé stessi verso l'altro. Senza
di essa non si riconoscono le altre creature nel
loro valore proprio, non interessa prendersi cura
di qualcosa a vantaggio degli altri, manca la capa-
cita di porsi dei limiti per evitare la sofferenza o
il degrado di cio che ci circonda. Latteggiamento

16 BeNeDETTO XV, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2009), 66: 4AS 101 (2009), 699.

Y 1., Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2010, 11:
AAS 102 (2010), 48,

"8 Carta della Terra, 1" Aja (29 giugno 2000).

158



fondamentale di auto-trascendersi, infrangendo
la coscienza isolata e 'autoreferenzialita, ¢ la ra-
dice che rende possibile ogni cura per gli altri e
per Pambiente, e fa scaturire la reazione morale
di considerare I'impatto provocato da ogni azio-
ne e da ogni decisione personale al di fuori di
sé. Quando siamo capaci di superare I'individua-
lismo, si puo effettivamente produrre uno stile
di vita alternativo e diventa possibile un cambia-
mento rilevante nella societa.

II. EDUCARE ALL’ALLEANZA
TRA I UMANITA E I AMBIENTE

209. La coscienza della gravita della crisi cultu-
rale ed ecologica deve tradursi in nuove abitudini.
Molti sanno che il progresso attuale e il semplice
accumulo di oggetti o piaceri non bastano per
dare senso e gioia al cuore umano, ma non si
sentono capaci di rinunciare a quanto il mercato
offre loro. Nei Paesi che dovrebbero produrre i
maggiori cambiamenti di abitudini di consumo, i
giovani hanno una nuova sensibilita ecologica e
uno spirito generoso, e alcuni di loro lottano in
modo ammirevole per la difesa dell’ambiente, ma
sono cresciuti in un contesto di altissimo consu-
mo e di benessere che rende difficile la matura-
zione di altre abitudini. Per questo ci troviamo
davanti ad una sfida educativa.

210. I’educazione ambientale ¢ andata allar-
gando i suoi obiettivi. Se all’inizio era molto cen-
trata sull’informazione scientifica e sulla presa

159



di coscienza e prevenzione dei rischi ambientali,
ora tende a includere una critica dei “miti” della
modernita basati sulla ragione strumentale (indi-
vidualismo, progresso indefinito, concorrenza,
consumismo, mercato senza regole) e anche a re-
cuperare i diversi livelli dell’equilibrio ecologico:
quello interiore con sé stessi, quello solidale con
gli altr1, quello naturale con tutti gli esseri viventi,
quello spirituale con Dio. I’educazione ambien-
tale dovrebbe disporci a fare quel salto verso il
Mistero, da cui un’etica ecologica trae il suo sen-
so piu profondo. D’altra parte ci sono educatori
capaci di reimpostare gli itinerari pedagogici di
un’etica ecologica, in modo che aiutino effettiva-
mente a crescere nella solidarieta, nella responsa-
bilita e nella cura basata sulla compassione.

211. 'Tuttavia, questa educazione, chiamata a
creare una “cittadinanza ecologica”, a volte si li-
mita a informare e non riesce a far maturare del-
le abitudini. I’esistenza di leggi e norme non ¢
sufficiente a lungo termine per limitare 1 cattivi
comportamenti, anche quando esista un valido
controllo. Affinché la norma giuridica produ-
ca effetti rilevanti e duraturi € necessario che la
maggior parte dei membri della societa ’abbia
accettata a partire da motivazioni adeguate, e re-
agisca secondo una trasformazione personale.
Solamente partendo dal coltivare solide virtu ¢
possibile la donazione di sé in un impegno eco-
logico. Se una persona, benché le proprie con-
dizioni economiche le permettano di consumare

160



e spendere di piu, abitualmente si copre un po’
invece di accendere il riscaldamento, cio suppone
che abbia acquisito convinzioni e modi di sentire
favorevoli alla cura dell’ambiente. E molto no-
bile assumere il compito di avere cura del creato
con piccole azioni quotidiane, ed ¢ meraviglioso
che 'educazione sia capace di motivatle fino a
dar forma ad uno stile di vita. I.’educazione alla
responsabilita ambientale puo incoraggiare vari
comportamenti che hanno un’incidenza diretta e
importante nella cura per 'ambiente, come evita-
re 'uso di materiale plastico o di carta, ridurre il
consumo di acqua, differenziare 1 rifiuti, cucinare
solo quanto ragionevolmente si potra mangiare,
trattare con cura gli altri esseri viventi, utilizzare
il trasporto pubblico o condividere un medesimo
veicolo tra varie persone, piantare alberi, spegne-
re le luci inutili, e cosi via. Tutto cio fa parte di
una creativita generosa e dignitosa, che mostra
il meglio dell’essere umano. Riutilizzare qualco-
sa invece di disfarsene rapidamente, partendo
da motivazioni profonde, puo essere un atto di
amore che esprime la nostra dignita.

212. Non bisogna pensare che questi sforzi
non cambieranno il mondo. Tali azioni diffon-
dono un bene nella societa che sempre produce
frutti al di 1a di quanto si possa constatare, per-
ché provocano in seno a questa terra un bene che
tende sempre a diffondersi, a volte invisibilmen-
te. Inoltre, Iesercizio di questi comportamenti
ci restituisce il senso della nostra dignita, ci con-

161



duce ad una maggiore profondita esistenziale, ci
permette di sperimentare che vale la pena passare
per questo mondo.

213.  Gli ambiti educativi sono vari: la scuola,
la famiglia, i mezzi di comunicazione, la cate-
chesi, e altri. Una buona educazione scolastica
nell'infanzia e nell’adolescenza pone semi che
possono produrre effetti lungo tutta la vita. Ma
desidero sottolineare 'importanza centrale della
famiglia, perché «¢ il luogo in cui la vita, dono di
Dio, puo essere adeguatamente accolta e protetta
contro 1 molteplici attacchi a cui ¢ esposta, e puo
svilupparsi secondo le esigenze di un’autentica
crescita umana. Contro la cosiddetta cultura della
morte, la famiglia costituisce la sede della cultura
della vita»."*” Nella famiglia si coltivano le pri-
me abitudini di amore e cura per la vita, come
per esempio 'uso corretto delle cose, I'ordine
e la pulizia, il rispetto per 'ecosistema locale e
la protezione di tutte le creature. La famiglia ¢ il
luogo della formazione integrale, dove si dispie-
gano 1 diversi aspetti, intimamente relazionati tra
loro, della maturazione personale. Nella famiglia
si impara a chiedere permesso senza prepotenza,
a dire “grazie” come espressione di sentito ap-
prezzamento per le cose che riceviamo, a domi-
nare P'aggressivita o I'avidita, e a chiedere scusa
quando facciamo qualcosa di male. Questi pic-
coli gesti di sincera cortesia aiutano a costruire

9 Grovanni Paoro I1, Lett. enc. Centesimus annus (1 mag-
gio 1991), 39: 445 83 (1991), 842.

162



una cultura della vita condivisa e del rispetto per
quanto ci circonda.

214. Alla politica e alle varie associazioni com-
pete uno sforzo di formazione delle coscienze.
Compete anche alla Chiesa. Tutte le comunita
cristiane hanno un ruolo importante da compiere
in questa educazione. Spero altresi che nei nostri
seminari e nelle case religiose di formazione si
educhi ad una austerita responsabile, alla con-
templazione riconoscente del mondo, alla cura
per la fragilita dei poveri e dell’ambiente. Poiché
grande ¢ la posta in gioco, cosi come occorrono
istituzioni dotate di potere per sanzionare gli at-
tacchi all’ambiente, altrettanto abbiamo bisogno
di controllarci e di educarci I'un I’altro.

215. In questo contesto, «non va trascurata
[...] la relazione che c’¢ tra un’adeguata educa-
zione estetica e il mantenimento di un ambiente
sano».”” Prestare attenzione alla bellezza e amar-
la ci aiuta ad uscire dal pragmatismo utilitaristico.
Quando non si impara a fermarsi ad ammirare ed
apprezzare il bello, non ¢ strano che ogni cosa si
trasformi in oggetto di uso e abuso senza scru-
poli. Allo stesso tempo, se si vuole raggiungere
dei cambiamenti profondi, bisogna tener presen-
te che i modelli di pensiero influiscono realmente
sui comportamenti. I’educazione sara inefficace
e 1 suoi sforzi saranno sterili se non si preoccupa

50 1p., Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1990, 14:
AAS 82 (1990), 155.

163



anche di diffondere un nuovo modello riguardo
all’essere umano, alla vita, alla societa e alla re-
lazione con la natura. Altrimenti continuera ad
andare avanti il modello consumistico trasmesso
dai mezzi di comunicazione e attraverso gli effi-
caci meccanismi del mercato.

III. LA CONVERSIONE ECOLOGICA

216. La grande ricchezza della spiritualita cri-
stiana, generata da venti secoli di esperienze
personali e comunitarie, costituisce un magnifi-
co contributo da offrire allo sforzo di rinnovare
P'umanita. Desidero proporre ai cristiani alcune
linee di spiritualita ecologica che nascono dalle
convinzioni della nostra fede, perché cio che il
Vangelo ci insegna ha conseguenze sul nostro
modo di pensare, di sentire e di vivere. Non si
tratta tanto di parlare di idee, quanto soprattutto
delle motivazioni che derivano dalla spiritualita
al fine di alimentare una passione per la cura del
mondo. Infatti non sara possibile impegnarsi in
cose grandi soltanto con delle dottrine, senza
una mistica che ci animi, senza «qualche moven-
te interiore che da impulso, motiva, incoraggia e
da senso all’azione personale e comunitaria».”
Dobbiamo riconoscere che non sempre noi cri-
stiani abbiamo raccolto e fatto fruttare le ricchez-
ze che Dio ha dato alla Chiesa, dove la spiritualita
non ¢ disgiunta dal proprio corpo, né dalla natura

151 Bsott. ap. Evangelii gandinm (24 novembre 2013), 261:
AAS 105 (2013), 1124.

164



o dalle realta di questo mondo, ma piuttosto vive
con esse e In esse, in comunione con tutto cio
che ci circonda.

217.  Se «i deserti esteriori si moltiplicano nel
mondo, perché 1 deserti interiori sono diventa-
ti cosl ampi»,'”* la ctisi ecologica ¢ un appello
a una profonda conversione interiore. Tuttavia
dobbiamo anche riconoscere che alcuni cristiani
impegnati e dediti alla preghiera, con il pretesto
del realismo e della pragmaticita, spesso si fanno
betfe delle preoccupazioni per 'ambiente. Altri
sono passivi, non si decidono a cambiare le pro-
prie abitudini e diventano incoerenti. Manca loro
dunque una conversione ecologica, che comporta il
lasciar emergere tutte le conseguenze dell’incon-
tro con Gesu nelle relazioni con il mondo che li
circonda. Vivere la vocazione di essere custodi
dell’opera di Dio ¢ parte essenziale di un’esisten-
za virtuosa, non costituisce qualcosa di opzionale
e nemmeno un aspetto secondario dell’esperien-
za cristiana.

218. Ricordiamo il modello di san Francesco
d’Assisi, per proporre una sana relazione col
creato come una dimensione della conversione
integrale della persona. Questo esige anche di
riconoscere i propti errori, peccati, vizi o negli-
genze, ¢ pentirsi di cuore, cambiare dal di dentro.
I Vescovi dell’Australia hanno saputo esprimere

152 BENEDETTO X VI, Omelia per il solenne inizio del ministero
petrino (24 aprile 2005): 445 97 (2005), 710.

165



la conversione in termini di riconciliazione con
il creato: «Per realizzare questa riconciliazione
dobbiamo esaminare le nostre vite e riconoscere
in che modo offendiamo la creazione di Dio con
le nostre azioni e con la nostra incapacita di agire.
Dobbiamo fare 'esperienza di una conversione,
di una trasformazione del cuore».!*

219. Tuttavia, non basta che ognuno sia migliore
per risolvere una situazione tanto complessa come
quella che affronta il mondo attuale. I singoli indi-
vidui possono perdere la capacita e la liberta di vin-
cere la logica della ragione strumentale e finisco-
no per soccombere a un consumismo senza etica
e senza senso sociale e ambientale. Ai problemi
sociali si risponde con reti comunitarie, non con
la mera somma di beni individuali: «Le esigenze
di quest’opera saranno cosi immense che le pos-
sibilita delle iniziative individuali e la cooperazione
dei singoli, individualisticamente formati, non sa-
ranno in grado di rispondervi. Sara necessaria una
unione di forze e una unita di contribuzioni».'** La
conversione ecologica che si richiede per creare un
dinamismo di cambiamento duraturo € anche una
conversione comunitaria.

220. Tale conversione comporta vari atteg-
glamenti che si coniugano per attivare una cura

153 CONFERENZA DEI VESCOVI CATTOLICI DELL’AUSTRALIA,
A New Earth. The Environmental Challenge (2002).

15* ROMANO GUARDINIL, Das Ende der Neuzeit, 72 (trad. it.:
La fine dell'epoca moderna, 66).

166



generosa e piena di tenerezza. In primo luogo
implica gratitudine e gratuita, vale a dire un ri-
conoscimento del mondo come dono ricevuto
dall’amore del Padre, che provoca come conse-
guenza disposizioni gratuite di rinuncia e gesti
generosi anche se nessuno li vede o li riconosce:
«Non sappia la tua sinistra cio che fa la tua de-
stra [...] e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti
ricompensera» (Mz 6,3-4). Implica pure 'amore-
vole consapevolezza di non essere separati dalle
altre creature, ma di formare con gli altri esseri
dell’'universo una stupenda comunione universa-
le. Per il credente, il mondo non si contempla dal
di fuori ma dal di dentro, riconoscendo 1 legami
con i quali il Padre ci ha unito a tutti gli esseri.
Inoltre, facendo crescere le capacita peculiari che
Dio ha dato a ciascun credente, la conversione
ecologica lo conduce a sviluppare la sua creativita
e il suo entusiasmo, al fine di risolvere i drammi
del mondo, offrendosi a Dio « come sactrificio vi-
vente, santo e gradito» (R 12,1). Non interpreta
la propria superiorita come motivo di gloria per-
sonale o di dominio irresponsabile, ma come una
diversa capacita che a sua volta gli impone una
grave responsabilita che deriva dalla sua fede.

221. Diverse convinzioni della nostra fede, svi-
luppate all’inizio di questa Enciclica, aiutano ad
arricchire il senso di tale conversione, come la
consapevolezza che ogni creatura riflette qualco-
sa di Dio e ha un messaggio da trasmetterci, o la
certezza che Cristo ha assunto in sé questo mon-

167



do materiale e ora, risorto, dimora nell’intimo di
ogni essere, circondandolo con il suo affetto e
penetrandolo con la sua luce. Come pure il rico-
noscetre che Dio ha creato il mondo insctivendo
in esso un ordine e un dinamismo che lessere
umano non ha il diritto di ignorare. Quando leg-
giamo nel Vangelo che Gesu parla degli uccelli
e dice che «nemmeno uno di essi ¢ dimenticato
davanti a Dio» (L¢ 12,6), saremo capaci di mal-
trattarli e far loro del male? Invito tutti i cristia-
ni a esplicitare questa dimensione della propria
conversione, permettendo che la forza e la luce
della grazia ricevuta si estendano anche alla rela-
zione con le altre creature e con il mondo che li
circonda, e susciti quella sublime fratellanza con
tutto il creato che san Francesco d’Assisi visse in
maniera cosi luminosa.

IV. GIo1A E PACE

222.  La spiritualita cristiana propone un modo
alternativo di intendere la qualita della vita, e in-
coraggia uno stile di vita profetico e contemplati-
vo, capace di gioire profondamente senza essere
ossessionati dal consumo. E importante accoglie-
re un antico insegnamento, presente in diverse
tradizioni religiose, e anche nella Bibbia. Si tratta
della convinzione che “meno ¢ di pin”. Infatti il
costante cumulo di possibilita di consumare di-
strae il cuore e impedisce di apprezzare ogni cosa
e ogni momento. Al contrario, rendersi presenti
serenamente davanti ad ogni realta, per quanto
piccola possa essere, ci apre molte piu possibilita

168



di comprensione e di realizzazione personale. La
spiritualita cristiana propone una crescita nella
sobrieta e una capacita di godere con poco. E un
ritorno alla semplicita che ci permette di fermarci
a gustare le piccole cose, di ringraziare delle pos-
sibilita che offre la vita senza attaccarci a cio che
abbiamo né rattristarci per cio che non posse-
diamo. Questo richiede di evitare la dinamica del
dominio e della mera accumulazione di piaceri.

223. La sobrieta, vissuta con liberta e consa-
pevolezza, ¢ liberante. Non ¢ meno vita, non ¢
bassa intensita, ma tutto il contrario. Infatti quel-
li che gustano di piu e vivono meglio ogni mo-
mento sono coloro che smettono di beccare qua
e la, cercando sempre quello che non hanno, e
sperimentano cio che significa apprezzare ogni
persona e ad ogni cosa, imparano a familiarizza-
re con le realta piu semplici e ne sanno godere.
In questo modo riescono a ridurre 1 bisogni in-
soddisfatti e diminuiscono la stanchezza e ’an-
sia. Si puo aver bisogno di poco e vivere molto,
soprattutto quando si ¢ capaci di dare spazio ad
altri piaceri e si trova soddisfazione negli incontri
fraterni, nel servizio, nel mettere a frutto i propri
carismi, nella musica e nell’arte, nel contatto con
la natura, nella preghiera. La felicita richiede di
saper limitare alcune necessita che ci stordiscono,
restando cosi disponibili per le molteplici possi-
bilita che offtre la vita.

224. La sobrieta e 'umilta non hanno goduto
nell’ultimo secolo di una positiva considerazione.

169



Quando pero si indebolisce in modo generaliz-
zato D'esercizio di qualche virtu nella vita perso-
nale e sociale, cio finisce col provocare molteplici
squilibri, anche ambientali. Per questo non basta
piu parlare solo dellintegrita degli ecosistemi.
Bisogna avere il coraggio di parlare dell’integrita
della vita umana, della necessita di promuovere
e di coniugare tutti i grandi valori. I.a scomparsa
dell’'umilta, in un essere umano eccessivamente
entusiasmato dalla possibilita di dominare tutto
senza alcun limite, puo solo finire col nuocere
alla societa e all’ambiente. Non ¢ facile maturare
questa sana umilta e una felice sobrieta se diven-
tiamo autonomi, se escludiamo dalla nostra vita
Dio e il nostro io ne occupa il posto, se crediamo
che sia la nostra soggettivita a determinare cio
che ¢ bene e cio che ¢ male.

225. Dr’altra parte, nessuna persona puo matu-
rare in una felice sobrieta se non ¢ in pace con
sé stessa. B parte di un’adeguata comprensione
della spiritualita consiste nell’allargare la nostra
comprensione della pace, che ¢ molto piu dell’as-
senza di guerra. La pace interiore delle persone ¢
molto legata alla cura dell’ecologia e al bene co-
mune, perché, autenticamente vissuta, si riflette
in uno stile di vita equilibrato unito a una capacita
di stupore che conduce alla profondita della vita.
La natura ¢ piena di parole d’amore, ma come
potremo ascoltarle in mezzo al rumore costante,
alla distrazione permanente e ansiosa, o al cul-
to dell’apparire? Molte persone sperimentano un

170



profondo squilibrio che le spinge a fare le cose a
tutta velocita per sentirsi occupate, in una fret-
ta costante che a sua volta le porta a travolgere
tutto cio che hanno intorno a sé. Questo incide
sul modo in cui si tratta 'ambiente. Un’ecologia
integrale richiede di dedicare un po’ di tempo per
recuperare la serena armonia con il creato, per ri-
flettere sul nostro stile di vita e 1 nostri ideali, per
contemplare il Creatore, che vive tra di noi e in
cio che ci circonda, e la cui presenza «non deve
essere costruita, ma scoperta e svelata».'”

226. Stiamo parlando di un atteggiamento del
cuore, che vive tutto con serena attenzione, che
sa rimanere pienamente presente davanti a qual-
cuno senza stare a pensare a cio che viene dopo,
che si consegna ad ogni momento come dono
divino da vivere in pienezza. Gesu ci insegnava
questo atteggiamento quando ci invitava a guar-
dare 1 gigli del campo e gli uccelli del cielo, o quan-
do, alla presenza di un uomo in ricerca, «f1sso lo
sguardo su di lui» e «lo amo» (Me¢ 10,21). Lui si
che sapeva stare pienamente presente davanti ad
ogni essere umano e davanti ad ogni creatura, e
cosi ci ha mostrato una via per superare I’ansieta
malata che ci rende superficiali, aggressivi e con-
sumisti sfrenati.

227.  Un’espressione di questo atteggiamento ¢
fermarsi a ringraziare Dio prima e dopo 1 pasti.

155 Bsott. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 71:
AAS 105 (2013), 1050.

171



Propongo ai credenti che riprendano questa
preziosa abitudine e la vivano con profondita.
Tale momento della benedizione, anche se molto
breve, ci ricorda il nostro dipendere da Dio per
la vita, fortifica il nostro senso di gratitudine per
1 doni della creazione, ¢ riconoscente verso quelli
che con il loro lavoro forniscono questi beni, e
rafforza la solidarieta con i pit bisognosi.

V. AMORE CIVILE E POLITICO

228. La cura per la natura ¢ parte di uno stile di
vita che implica capacita di vivere insieme e di co-
munione. Gesu ci ha ricordato che abbiamo Dio
come nostro Padre comune e che questo ci rende
fratelli. I’amore fraterno puo solo essere gratui-
to, non puod mai essere un compenso per cio che
un altro realizza, né un anticipo per quanto spe-
riamo che faccia. Per questo ¢ possibile amare i
nemici. Questa stessa gratuita ci porta ad amare
e accettare il vento, il sole o le nubi, benché non
si sottomettano al nostro controllo. Per questo
possiamo patlare di una fraternita universale.

229.  Occorre sentire nuovamente che abbiamo
bisogno gli uni degli altri, che abbiamo una re-
sponsabilita verso gli altri e verso il mondo, che
vale la pena di essere buoni e onesti. Gia troppo
a lungo siamo stati nel degrado morale, pren-
dendoci gioco dell’etica, della bonta, della fede,
dell’onesta, ed ¢ arrivato il momento di ricono-
scere che questa allegra superficialita ci ¢ servi-
ta a poco. Tale distruzione di ogni fondamento

172



della vita sociale finisce col metterci 'uno contro
'altro per difendere i propri interessi, provoca il
sorgere di nuove forme di violenza e crudelta e
impedisce lo sviluppo di una vera cultura della
cura dell’ambiente.

230. I’esempio di santa Teresa di Lisieux ci in-
vita alla pratica della piccola via dell’amore, a non
perdere Popportunita di una parola gentile, di un
sorriso, di qualsiasi piccolo gesto che semini pace
e amicizia. Un’ecologia integrale ¢ fatta anche di
semplici gesti quotidiani nei quali spezziamo la
logica della violenza, dello sfruttamento, dell’e-
goismo. Viceversa, il mondo del consumo esa-
sperato ¢ al tempo stesso il mondo del maltratta-
mento della vita in ogni sua forma.

231. I’amore, pieno di piccoli gesti di cura re-
ciproca, ¢ anche civile e politico, e si manifesta in
tutte le azioni che cercano di costruire un mon-
do migliore. I’amore per la societa e I'impegno
per il bene comune sono una forma eminente di
carita, che riguarda non solo le relazioni tra gli
individui, ma anche «macro-relazioni, rappor-
ti sociali, economici, politici»."”® Per questo la
Chiesa ha proposto al mondo l'ideale di una «ci-
vilta dell’amore»."” L’amore sociale ¢ la chiave di
un autentico sviluppo: « Per rendere la societa piu

1% BeENEDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno
2009), 2: A5 101 (2009), 642.

57 Paoro VI, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace
1977: AAS 68 (1976), 709.

173



umana, piu degna della persona, occorre rivalu-
tare 'amore nella vita sociale — a livello, politico,
economico, culturale - facendone la norma co-

stante e suprema dell’agire»."

In questo quadro,
insieme allimportanza dei piccoli gesti quotidia-
ni, 'amore sociale ci spinge a pensare a grandi
strategie che arrestino efficacemente il degrado
ambientale e incoraggino una cu/tura della cura che
impregni tutta la societa. Quando qualcuno rico-
nosce la vocazione di Dio a intervenire insieme
con gli altri in queste dinamiche sociali, deve ri-
cordare che cio fa parte della sua spiritualita, che
¢ esercizio della carita, e che in tal modo matura

e si santifica.

232. Non tutti sono chiamati a lavorare in ma-
niera diretta nella politica, ma in seno alla societa
fiorisce una innumerevole varieta di associazio-
ni che intervengono a favore del bene comune,
difendendo I’'ambiente naturale e urbano. Per
esempio, si preoccupano di un luogo pubblico
(un edificio, una fontana, un monumento abban-
donato, un paesaggio, una piazza), per protegge-
re, risanare, migliorare o abbellire qualcosa che ¢
di tutti. Intorno a loro si sviluppano o si recupe-
rano legami e sorge un nuovo tessuto sociale lo-
cale. Cosi una comunita si libera dall’indifferenza
consumistica. Questo vuol dire anche coltivare
un’identita comune, una storia che si conserva e
si trasmette. In tal modo ci si prende cura del

138 PoNnTiFIclO  CONSIGLIO DELLA  GIUSTIZIA E DELLA
Pace, Compendio della Dottrina Sociale della Chiesa, 582.

174



mondo e della qualita della vita dei piu poveri,
con un senso di solidarieta che ¢ allo stesso tem-
po consapevolezza di abitare una casa comune
che Dio ci ha affidato. Queste azioni comunitarie,
quando esprimono un amore che si dona, posso-
no trasformarsi in intense esperienze spirituali.

VI. I SEGNI SACRAMENTALI E I, RIPOSO CELEBRATIVO

233.  Iluniverso si sviluppa in Dio, che lo riempie
tutto. Quindi ¢’¢ un mistero da contemplare in una
toglia, in un sentiero, nella rugiada, nel volto di un
povero.'” I’ideale non ¢ solo passare dall’esterioti-
ta all'interiorita per scoprire I’azione di Dio nell’a-
nima, ma anche arrivare a incontrarlo in tutte le
cose, come insegnava san Bonaventura: «La con-
templazione ¢ tanto piu elevata quanto piu 'uomo

sente in sé effetto della grazia divina o quanto piu

sa riconoscere Dio nelle altre creaturey.'®

234.  San Giovanni della Croce insegnava che
tutto quanto c’¢ di buono nelle cose e nelle espe-

19 Un maestro spitituale, Ali Al-Khawwas, a partire dalla
sua espetienza, sottolineava la necessita di non separare troppo
le creature del mondo dall’esperienza di Dio nell’interiorita. Di-
ceva: «Non occorre criticare a priori coloro che cercano estasi
nella musica o nella poesia. C’¢ un segreto sottile in ognuno dei
movimenti e dei suoni di questo mondo. Gli iniziati arrivano
a captare quello che dicono il vento che soffia, gli alberi che si
flettono, 'acqua che scorre, le mosche che ronzano, le porte che
cigolano, il canto degli uccelli, il suono delle corde o dei flauti,
il sospiro dei malati, il gemito degli afflitti...» (Eva DE VITRAY-
Meverovrren [ed.], Anthologie du soufisme, Patis 1978, 200; trad.
it.: I mistic dell’Islam, Parma 1991, 199).

10 I II Sent., 23, 2, 3.

175



rienze del mondo «si trova eminentemente in
Dio in maniera infinita o, per dire meglio, Egli ¢
ognuna di queste grandezze che si predicano».'"!
Non ¢ perché le cose limitate del mondo siano
realmente divine, ma perché il mistico sperimen-
ta I'intimo legame che c’¢ tra Dio e tutti gli esseri,
e cosi «sente che Dio ¢ per lui tutte le cose».'¢>
Se ammira la grandezza di una montagna, non
puo separare questo da Dio, e percepisce che
tale ammirazione interiore che egli vive deve de-
positarsi nel Signore: «I.e montagne hanno delle
cime, sono alte, imponenti, belle, graziose, fio-
rite e odorose. Come quelle montagne ¢ ’Ama-
to per me. Le valli solitarie sono quiete, amene,
fresche, ombrose, ricche di dolci acque. Per la
varieta dei loro alberi e per il soave canto degli
uccelli ricreano e dilettano grandemente il senso
e nella loro solitudine e nel loro silenzio offrono
refrigerio e riposo: queste valli ¢ il mio Amato

pet me».'®

235. I Sacramenti sono un modo privilegiato in
cui la natura viene assunta da Dio e trasformata
in mediazione della vita soprannaturale. Attraver-
so il culto siamo invitati ad abbracciare il mondo
su un piano diverso. I’acqua, I'olio, il fuoco e i
coloti sono assunti con tutta la loro forza sim-
bolica e si incorporano nella lode. La mano che

15U Cantico Espiritual, XIV, 5.
12 Thid,
1S Tbid,, XIV, 6-7.

176



benedice ¢ strumento dell’amore di Dio e riflesso
della vicinanza di Cristo che ¢ venuto ad accom-
pagnarci nel cammino della vita. I’acqua che si
versa sul corpo del bambino che viene battez-
zato ¢ segno di vita nuova. Non fuggiamo dal
mondo né neghiamo la natura quando voglia-
mo incontrarci con Dio. Questo si puo perce-
pire specialmente nella spiritualita dell’Oriente
cristiano: «La bellezza, che in Oriente ¢ uno dei
nomi con cui piu frequentemente si suole espri-
mere la divina armonia e il modello dell’'umanita
trasfigurata, si mostra dovunque: nelle forme del
tempio, nei suoni, nei colori, nelle luci e nei pro-
fumi».'* Per Pespetienza cristiana, tutte le crea-
ture dell’universo materiale trovano il loro vero
senso nel Verbo incarnato, perché il Figlio di Dio
ha incorporato nella sua persona parte dell’uni-
verso materiale, dove ha introdotto un germe di
trasformazione definitiva: «Il Cristianesimo non
rifiuta la materia, la corporeita; al contrario, la va-
lorizza pienamente nell’atto liturgico, nel quale il
corpo umano mostra la propria natura intima di
tempio dello Spirito e arriva a unirsi al Signore
Gesu, anche Lui fatto corpo per la salvezza del
mondo».'®

236. Nell’Eucaristia il creato trova la sua mag-
giore elevazione. La grazia, che tende a manife-

16 Grovannt Paoro 11, Lett. ap. Orientale lumen (2 maggio

1995), 11: AAS 87 (1995), 757.
165 Thid,

177



starsi in modo sensibile, raggiunge un’espressio-
ne meravigliosa quando Dio stesso, fatto uomo,
arriva a farsi mangiare dalla sua creatura. Il Si-
gnore, al culmine del mistero dell’Incarnazione,
volle raggiungere la nostra intimita attraverso un
frammento di materia. Non dall’alto, ma da den-
tro, affinché nel nostro stesso mondo potessimo
incontrare Lui. Nell’Eucaristia ¢ gia realizzata
la pienezza, ed ¢ il centro vitale dell’universo, il
centro traboccante di amore e di vita inesauribile.
Unito al Figlio incarnato, presente nell’Eucari-
stia, tutto il cosmo rende grazie a Dio. In effetti
I'BEucaristia ¢ di per sé un atto di amore cosmico:
«Sl, cosmico! Perché anche quando viene cele-
brata sul piccolo altare di una chiesa di campa-
gna, 'Eucaristia ¢ sempre celebrata, in certo sen-
so, sull’altare del mondo».'*® 1" Eucaristia unisce il
cielo e la terra, abbraccia e penetra tutto il creato.
1l mondo, che ¢ uscito dalle mani di Dio, ritorna
a Lui in gioiosa e piena adorazione: nel Pane eu-
caristico «la creazione ¢ protesa verso la diviniz-
zazione, verso le sante nozze, verso I'unificazio-
ne con il Creatore stesso».'®” Percio 'Eucaristia €
anche fonte di luce e di motivazione per le nostre
preoccupazioni per 'ambiente, e ci orienta ad es-

sere custodi di tutto il creato.

166 Ip., Lett. enc. Ecclesia de Encharistia (17 aprile 2003), 8:
AAS 95 (2003), 438,

17 BENEDETTO XVI, Omselia nella Messa del Corpus Domini
(15 giugno 2006): AAS 98 (2006), 513.

178



237. La domenica, la partecipazione all’Eucari-
stia ha un’importanza particolare. Questo giorno,
cosi come il sabato ebraico, si offre quale giorno
del risanamento delle relazioni dell’essere umano
con Dio, con sé stessi, con gli altri e con il mon-
do. La domenica ¢ il giorno della Risurrezione,
il “primo giorno” della nuova creazione, la cui
primizia ¢ 'umanita risorta del Signore, garanzia
della trasfigurazione finale di tutta la realta creata.
Inoltre, questo giorno annuncia «il riposo eterno
dell’'uvomo in Dio».'® In tal modo, la spiritualita
cristiana integra il valore del riposo e della festa.
I’essere umano tende a ridurre il riposo con-
templativo all’ambito dello sterile e dell’inutile,
dimenticando che cosi si toglie all’opera che si
compie la cosa piu importante: il suo significa-
to. Siamo chiamati a includere nel nostro operare
una dimensione ricettiva e gratuita, che ¢ diversa
da una semplice inattivita. Si tratta di un’altra ma-
niera di agire che fa parte della nostra essenza.
In questo modo I'azione umana ¢ preservata non
solo da un vuoto attivismo, ma anche dalla sfre-
nata voracita e dall’isolamento della coscienza
che porta a inseguire I’esclusivo beneficio perso-
nale. ILa legge del riposo settimanale imponeva di
astenersi dal lavoro nel settimo giorno, «perché
possano godere quiete il tuo bue e il tuo asino e
possano respirare i figli della tua schiava e il fo-
restiero» (Es 23,12). 1l riposo ¢ un ampliamento
dello sguardo che permette di tornare a ricono-

168 Catechismo della Chiesa Cattolica, 2175.

179



scere 1 diritti degli altri. Cosi, il giorno di riposo,
il cui centro ¢ I’Eucaristia, diffonde la sua luce
sull’intera settimana e ci incoraggia a fare nostra
la cura della natura e dei poveri.

VII. LA TRINITA E LA RELAZIONE TRA LE CREATURE

238. Il Padre ¢ la fonte ultima di tutto, fonda-
mento amoroso e comunicativo di quanto esiste.
I1 Figlio, che lo riflette, e per mezzo del quale
tutto ¢ stato creato, si uni a questa terra quando
prese forma nel seno di Maria. Lo Spirito, vinco-
lo infinito d’amore, ¢ intimamente presente nel
cuore dell’universo animando e suscitando nuovi
cammini. Il mondo ¢ stato creato dalle tre Per-
sone come unico principio divino, ma ognuna
di loro realizza questa opera comune secondo la
propria identita personale. Per questo, «quando
contempliamo con ammirazione 'universo nella
sua grandezza e bellezza, dobbiamo lodare tutta
la Trinita».'®

239. Peri cristiani, credere in un Dio unico che
¢ comunione trinitaria porta a pensare che tutta
la realta contiene in sé un’impronta propriamente
trinitaria. San Bonaventura arrivo ad affermare
che l’essere umano, prima del peccato, poteva
scoprire come ogni creatura « testimonia che Dio
¢ trino». Il riflesso della Trinita si poteva rico-
noscere nella natura «quando né quel libro era

19 Grovannt Paoro 11, Catechesi (2 agosto 2000), 4: Inse-
gnamenti 23/2 (2000), 112.

180



oscuro per 'uomo, né 'occhio dell’'uomo si era
intorbidato».'”” 1l santo francescano ci insegna
che ogni creatura porta in sé una struttura propriamente
trinitaria, cosi reale che potrebbe essere sponta-
neamente contemplata se lo sguardo dell’essere
umano non fosse limitato, oscuro e fragile. In
questo modo ci indica la sfida di provare a legge-
re la realta in chiave trinitaria.

240. Le Persone divine sono relazioni sussi-
stenti, e il mondo, creato secondo il modello divi-
no, ¢ una trama di relazioni. Le creature tendono
verso Dio, e a sua volta ¢ proprio di ogni esse-
re vivente tendere verso un’altra cosa, in modo
tale che in seno all’universo possiamo incontrare
innumerevoli relazioni costanti che si intreccia-
no segretamente'”". Questo non solo ci invita ad
ammirare 1 molteplici legami che esistono tra le
creature, ma ci porta anche a scoprire una chiave
della nostra propria realizzazione. Infatti la per-
sona umana tanto piu cresce, matura € si santi-
fica quanto piu entra in relazione, quando esce
da sé stessa per vivere in comunione con Dio,
con gli altri e con tutte le creature. Cosi assume
nella propria esistenza quel dinamismo trinitario
che Dio ha impresso in lei fin dalla sua creazione.
Tutto ¢ collegato, e questo ci invita a maturare
una spiritualita della solidarieta globale che sgor-
ga dal mistero della Trinita.

0" Quaest. disp. de Myst. Trinitatis, 1, 2, concl.
71 Cfr TOMMASO D’AQUINO, Suzmma Theologiae 1, q. 11, att.
3;q. 21, art. 1, ad 3; q. 47, art. 3.

181



VIII. LA REGINA DI TUTTO IL CREATO

241. Maria, la madre che ebbe cura di Gesu,
ora si prende cura con affetto e dolore materno
di questo mondo ferito. Cosi come pianse con il
cuore trafitto la morte di Gesu, ora ha compas-
sione della sofferenza dei poveri crocifissi e delle
creature di questo mondo sterminate dal potere
umano. Ella vive con Gesu completamente tra-
sfigurata, e tutte le creature cantano la sua bellez-
za. B la Donna «vestita di sole, con la luna sotto
i piedi e una corona di dodici stelle sul suo capo»
(Ap 12,1). Elevata al cielo, ¢ Madre e Regina di
tutto il creato. Nel suo corpo glorificato, insieme
a Cristo risorto, parte della creazione ha raggiun-
to tutta la pienezza della sua bellezza. Lei non
solo conserva nel suo cuore tutta la vita di Gesu,
che «custodiva» con cura (cfr [.¢2,19.51), ma ora
anche comprende il senso di tutte le cose. Percio
possiamo chiederle che ci aiuti a guardare questo
mondo con occhi piu sapienti.

242. Insieme a lei, nella santa famiglia di Na-
zaret, risalta la figura di san Giuseppe. Egli ebbe
cura e difese Maria e Gesu con il suo lavoro e la
sua presenza generosa, e li libero dalla violenza
degli ingiusti portandoli in Egitto. Nel Vangelo
appare come un uomo giusto, lavoratore, forte.
Ma dalla sua figura emerge anche una grande te-
nerezza, che non ¢ propria di chi ¢ debole ma
di chi ¢ veramente forte, attento alla realta per
amare e servire umilmente. Per questo ¢ stato di-
chiarato custode della Chiesa universale. Anche

182



lui puo insegnarci ad aver cura, pud motivarci a
lavorare con generosita e tenerezza per protegge-
re questo mondo che Dio ci ha affidato.

IX. AL DI 1A DEL SOLE

243, Alla fine ci incontreremo faccia a faccia
con l'infinita bellezza di Dio (cfr 7 Cor 13,12) e
potremo leggere con gioiosa ammirazione il mi-
stero dell’'universo, che partecipera insieme a noi
della pienezza senza fine. Si, stiamo viaggiando
verso il sabato dell’eternita, verso la nuova Ge-
rusalemme, verso la casa comune del cielo. Gesu
ci dice: «Ecco, 1o faccio nuove tutte le cose» (Ap
21,5). La vita eterna sara una meraviglia condi-
visa, dove ogni creatura, luminosamente trasfor-
mata, occupera il suo posto e avra qualcosa da
offrire ai poveri definitivamente liberati.

244. Nell’attesa, ci uniamo per farci carico di
questa casa che ci ¢ stata affidata, sapendo che
cio che di buono vi ¢ in essa verra assunto nella
festa del cielo. Insieme a tutte le creature, cammi-
niamo su questa terra cercando Dio, perché «se
il mondo ha un principio ed ¢ stato creato, cerca
chi lo ha creato, cerca chi gli ha dato inizio, colui

172 Camminiamo cantando!

che ¢ il suo Creatore».
Che le nostre lotte e la nostra preoccupazione
per questo pianeta non ci tolgano la gioia della

speranza.

172 BAsILIO MAGNO, Hom. in Hexaemeron, 1, 2, 6: PG 29, 8.

183



245.  Dio, che ci chiama alla dedizione genero-
sa e a dare tutto, ci offre le forze e la luce di cui
abbiamo bisogno per andare avanti. Nel cuore di
questo mondo rimane sempre presente il Signore
della vita che ci ama tanto. Egli non ci abban-
dona, non ci lascia soli, perché si ¢ unito defini-
tivamente con la nostra terra, e il suo amore ci
conduce sempre a trovare nuove strade. A Lui
sia lode!

246. Dopo questa prolungata riflessione, gio-
iosa e drammatica insieme, propongo due pre-
ghiere, una che possiamo condividere tutti quan-
ti crediamo in un Dio creatore onnipotente, €
un’altra affinché noi cristiani sappiamo assumere
gli impegni verso il creato che il Vangelo di Gesu
ci propone.

Preghiera per la nostra terra

Dio onnipotente,

che sei presente in tutto 'universo

e nella piu piccola delle tue creature,
Tu che circondi con la tua tenerezza
tutto quanto esiste,

riversa in noi la forza del tuo amore
affinché ci prendiamo cura

della vita e della bellezza.

Inondaci di pace,

perché viviamo come fratelli e sorelle
senza nuocere a Nessuno.

184



O Dio dei pover,

aiutaci a riscattare gli abbandonati

e 1 dimenticati di questa terra

che tanto valgono ai tuoi occhi.

Risana la nostra vita,

affinché proteggiamo il mondo

e non lo deprediamo,

affinché seminiamo bellezza

e non inquinamento e distruzione.

Tocca i cuoti

di quanti cercano solo vantaggi

a spese dei poveri e della terra.

Insegnaci a scoprire il valore di ogni cosa,

a contemplare con stupore,

a riconoscere che siamo profondamente uniti
con tutte le creature

nel nostro cammino verso la tua luce infinita.
Grazie perché sei con noi tutti 1 giorni.
Sostienici, per favore, nella nostra lotta

per la giustizia, 'amore e la pace.

Preghiera cristiana con il creato

Ti lodiamo, Padre, con tutte le tue creature,
che sono uscite dalla tua mano potente.
Sono tue, e sono colme della tua presenza
e della tua tenerezza.

Laudato si’!

Figlio di Dio, Gesu,

da te sono state create tutte le cose.

Hai preso forma nel seno materno di Maria,
ti sei fatto parte di questa terra,

185



e hai guardato questo mondo con occhi umani.
Oggi sel vivo in ogni creatura

con la tua gloria di risorto.

TLaudato si’!

Spirito Santo, che con la tua luce

orienti questo mondo verso 'amore del Padre
e accompagni il gemito della creazione,

tu pure vivi nei nostri cuori

per spingerct al bene.

Laudato si’!

Signore Dio, Uno e Trino,

comunita stupenda di amore infinito,
insegnaci a contemplarti

nella bellezza dell’universo,

dove tutto ci parla di te.

Risveglia la nostra lode e la nostra gratitudine
per ogni essere che hai creato.

Donaci la grazia di sentirci intimamente uniti
con tutto cio che esiste.

Dio d’amore, mostraci il nostro posto

in questo mondo

come strumenti del tuo affetto

per tutti gli esseri di questa terra,

perché nemmeno uno di essi ¢ dimenticato da te.
[lumina i padroni del potere e del denaro
perché non cadano nel peccato dell'indifferenza,
amino il bene comune, promuovano i deboli,

e abbiano cura di questo mondo che abitiamo.
I poveri e la terra stanno gridando:

Signore, prendi noi col tuo potere e la tua luce,
per proteggere ogni vita,

186



per preparare un futuro migliore,

affinché venga il tuo Regno

di giustizia, di pace, di amore e di bellezza.
Laudato si’!

Amen.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 24 mag-
gio, Solennita di Pentecoste, dell’anno 2015, ter-
z0 del mio Pontificato.

FW s






INDICE

LAUDATO sr’, mi” Signore [1-2]. Co
Niente di questo mondo ci risulta indifferente |3- 6]

Uniti da una stessa preoccupazione [7-9] .

San Francesco d’Assisi [10-12] Coe

Il mio appello [13-16). . . . . . . . . . . 1

(NSRRI I

CAPITOLO PRIMO

QUELLO CHE STA ACCADENDO
ALLA NOSTRA CASA [17-19]

1. INQUINAMENTO E CAMBIAMENTI CLIMATICI 18

Inguinamento, rifinti e cultura  dello ~ scarto

[20-22) . . .. Lo 18

17 clima come bene comune [23-26]. . . . 20

II. LA QUESTIONE DELL’ACQUA [27-31]. . . 24
III. PERDITA DI BIODIVERSITA [32-42] . . . 27

IV. DETERIORAMENTO DELLA QUALITA DELLA
VITA UMANA E DEGRADAZIONE SOCIALE

[43-470 . . . . ..o 34

V. INEQUITA PLANETARIA [48-52] . . . . 36
VI. LA DEBOLEZZA DELLE REAZIONI [53-59] 42
VII. DivERSITA DI OPINIONI [60-61] . . . . 46

CAPITOLO SECONDO

IL. VANGELO DELLA CREAZIONE [62]

I. LA LUCE CHE LA FEDE OFFRE [63-64] . . 49
II. LA SAPIENZA DEI RACCONTI BIBLICI [65-75] 50
III. Ir MISTERO DELL’UNIVERSO [76-83]. . . 60

IV. 1L MESSAGGIO DI OGNI CREATURA NELL’AR-
MONIA DI TUTTO IL CREATO [84-88]. . 65

189



VI.

VIL

1I.

I11.

II.

111

Iv.

UNA COMUNIONE UNIVERSALE [89-92]

LA’ DESTINAZIONE COMUNE DEI BENI
[93-95] .

Lo sGuarpO DI GESU [96-100] .

CAPITOLO TERZO

LA RADICE UMANA
DELLA CRISI ECOLOGICA [101]

LA TECNOLOGIA: CREATIVITA E POTERE
[102-105] .
LA GLOBALIZZAZIONE DEL PARADIGMA
TECNOCRATICO [106-114]
CRISI E CONSEGUENZE DELL’ANTROPO-
CENTRISMO MODERNO [115-121].
17 relativismo pratico [122-123] .
La necessita di difendere il lavoro
[124-129].
Linnovagione biologica a partire dalla
ricerca [130-1306] .

CAPITOLO QUARTO

UN’ECOLOGIA INTEGRALE [137]

EcoLOGIA AMBIENTALE, ECONOMICA E
SOCIALE [138-142] .

EcoLoGIA CULTURALE [143-146]

ECOLOGIA DELLA VITA QUOTIDIANA [147-155]

I PRINCIPIO DEL BENE COMUNE [156-158]

V. LA GIUSTIZIA TRA LE GENERAZIONI [159-162]

190

69

72
75

79

82

90
94

96

101

107
112
114
120
122



CAPITOLO QUINTO

ALCUNE LINEE DI ORIENTAMENTO
E DI AZIONE [163]

I. I1. DIALOGO SULL’AMBIENTE NELLA POLI-

TICA INTERNAZIONALE [164-175] . . 127

II. IL DIALOGO VERSO NUOVE POLITICHE
NAZIONALI E LOCALI [176-181] . . . 135

III. DIALOGO E TRASPARENZA NEI PROCESSI
DECISIONALI [182-188] . . . . . . 140

IV. PoLITICA ED ECONOMIA IN DIALOGO PER
LA PIENEZZA UMANA [189-198] . . . 144

V. LE RELIGIONI NEL DIALOGO CON LE
SCIENZE [199-201]). . . . . . . . 152

CAPITOLO SESTO

EDUCAZIONE
E SPIRITUALITA ECOLOGICA [202]

I. PUNTARE SU UN ALTRO STILE DI VITA

[203-208] . . . . . . . . . . . 155
II. EDUCARE ALI’ALLEANZA TRA L’UMANITA
E LUAMBIENTE [209-215]. . . . . . 159
III. LA CONVERSIONE ECOLOGICA [216-221] 164
IV. Gioia E pack [222-227). . . . . . . 168
V. AMORE CIVILE E POLITICO [228-232] . . 172
VI. I SEGNI SACRAMENTALI E 1L RIPOSO CELE-
BRATIVO [233-237]. . . . . . . . 175
VII. LA TRINITA E LA RELAZIONE TRA LE CREA-
TURE [238-240] . . . . . . . . . 180
VIII. LA REGINA DI TUTTO IL CREATO [241-242] 182
IX. AL DILA DEL SOLE [243-246]. . . . . 183
Preghiera per la nostra terra. . . . . . . . . 184

Preghiera cristiana con il creato. . . . . . . . 185



TIPOGRAFIA VATICANA



